
 

Jurnal Pengabdian West Science 
                           Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214 

 

Implementasi Konsep Manajemen Qalbu dan Tafsir Ayat-Ayat yaitu 
Nafs dalam Program Rehabilitasi Mental Remaja Berisiko 

 
M. Luqman Hakim1, Anwar Mukti2, Ahmad Nur Fathoni3, Moh. Bahrudin4, 
Agung Mandiro Cahyono5, Kuni Maftukhati Widiyaningrum6 

1-6 Institut Agama Islam Pangeran Diponegoro Nganjuk 
Corresponding Author* 
E-mail: mochluqmanhakim87@gmail.com1, anwarmuti@gmail.com2, 
ahmadnurf4@gmail.com3, mohbachrudin12@gmail.com4, agungmandiro3@gmail.com5, 
kunimaftukhati@gmail.com5  
 

Article History: 
Received: Dec, 2022 
Revised: Dec, 2022 
Accepted: Dec, 2022 
 
 

 Abstract: Penelitian tentang program rehabilitasi 
mental untuk remaja berisiko menyoroti pentingnya 
mengintegrasikan konsep psikologis dan spiritual 
untuk meningkatkan hasil. Konsep manajemen qalbu 
(manajemen hati) dan interpretasi nafs (diri atau jiwa) 
dari ayat-ayat Al-Quran dapat memberikan kerangka 
kerja holistik yang membahas dimensi emosional dan 
spiritual dalam rehabilitasi. Sementara program 
rehabilitasi jantung dan psiko-kardiologi yang ada 
berfokus pada dukungan kesehatan mental 
bersamaan dengan perawatan fisik, penggabungan 
kesadaran diri spiritual dan pengaturan emosi melalui 
ajaran agama dapat meningkatkan ketahanan 
psikologis dan mengurangi gejala kecemasan dan 
depresi pada remaja 724. Studi menunjukkan bahwa 
mengatasi kecemasan dan tekanan psikologis yang 
berfokus pada hati secara signifikan meningkatkan 
kualitas hidup dan hasil kesehatan mental, 
menunjukkan bahwa konsep spiritual seperti hati dan 
jiwa dapat melengkapi pendekatan ini dengan 
menumbuhkan pengendalian diri batin dan 
keseimbangan emosional 43. Menerapkan model 
integratif tersebut dalam program rehabilitasi remaja 
dapat mendukung pemulihan kesehatan mental yang 
lebih baik dengan menggabungkan intervensi 
psikologis berbasis bukti dengan bimbingan spiritual 
yang relevan secara budaya. Namun, penelitian 
empiris khusus mengenai penggunaan konsep tafsir 
Al-Quran dalam rehabilitasi kesehatan mental masih 
terbatas, yang menunjukkan perlunya studi lebih 
lanjut untuk memvalidasi dan mengoptimalkan 
pendekatan integratif ini. 

Keywords:   Manajemen Qalbu, Tafsir Ayat-Ayat, Nafs, Program 
Rehabilitasi, Remaja Berisiko 

Pendahuluan  

Permasalahan kesehatan mental pada remaja merupakan isu global yang 

semakin mendapat perhatian karena dampaknya yang luas terhadap perkembangan 

individu dan masyarakat. Masa remaja adalah periode kritis di mana setengah dari 

mailto:mochluqmanhakim87@gmail.com1
mailto:anwarmuti@gmail.com2
mailto:ahmadnurf4@gmail.com3
mailto:mohbachrudin12@gmail.com4
mailto:agungmandiro3@gmail.com5
mailto:kunimaftukhati@gmail.com5


 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

183 
 

gangguan mental seumur hidup mulai muncul, dengan prevalensi yang signifikan 

pada berbagai spektrum masalah psikologis seperti depresi, penyalahgunaan 

NAPZA (Narkotika, Psikotropika, dan Zat Adiktif), serta perilaku agresif . Studi 

epidemiologis di berbagai negara menunjukkan bahwa prevalensi gangguan mental 

pada remaja sangat tinggi dan seringkali saling beririsan. Sebagai contoh, survei di 

Hong Kong menemukan bahwa dalam 12 bulan terakhir, 13,5% remaja mengalami 

satu gangguan DSM-5, dan 11% mengalami dua atau lebih gangguan, dengan depresi 

(5,4%), gangguan perilaku (8,8%), dan ideasi bunuh diri (3,9%) sebagai masalah utama 

. Di wilayah lain, seperti sub-Sahara Afrika, prevalensi depresi, kecemasan, dan 

perilaku bunuh diri juga tinggi, terutama pada kelompok remaja yang rentan seperti 

anak yatim atau yang hidup dengan HIV/AIDS. Di Eropa Timur, misalnya di Rusia 

dan Polandia, depresi klinis pada remaja berkisar 3,5% hingga 6%, dengan 

subthreshold depression mencapai 21,6%, dan kecenderungan perilaku agresif serta 

masalah internalisasi dan eksternalisasi lebih tinggi pada perempuan (Tian et al., 

2021). 

Penyalahgunaan NAPZA pada remaja juga menjadi perhatian utama. Studi di 

41 negara berpenghasilan rendah dan menengah menunjukkan bahwa penggunaan 

alkohol, rokok, dan obat-obatan terlarang secara konsisten berhubungan dengan 

distress psikologis, termasuk ideasi bunuh diri. Pola penggunaan zat pada remaja 

tidak seragam; kelompok dengan penggunaan multipel dan eksperimental memiliki 

risiko lebih tinggi terhadap gangguan mental, rawat inap akibat zat, dan perilaku 

bunuh diri di masa dewasa muda. Selain itu, faktor lingkungan seperti cyberbullying, 

kekerasan, dan kurangnya dukungan keluarga memperburuk risiko penyalahgunaan 

zat dan masalah psikologis (Das et al., 2016) . 

Perilaku agresif pada remaja seringkali beriringan dengan masalah mental lain 

seperti depresi, kecemasan, self-harm, dan ideasi bunuh diri. Analisis pada lebih dari 

18.000 remaja di Tiongkok menunjukkan bahwa 26,4% melaporkan perilaku agresif, 

dengan prevalensi tertinggi pada kelompok dengan gejala mental berat (71,8%) 5. 

Hubungan antara depresi dan agresi juga ditemukan di Rusia, di mana remaja laki-

laki dengan depresi cenderung menunjukkan agresi sosial dan verbal lebih tinggi 

(Jörns-Presentati et al., 2021) . 

Sayangnya, sistem rehabilitasi dan intervensi yang ada masih menghadapi 

banyak keterbatasan, terutama di negara berkembang dan sistem yang cenderung 

sekular. Banyak intervensi berbasis sekolah, komunitas, atau digital yang efektif 

untuk menurunkan gejala depresi dan kecemasan, namun implementasinya 

seringkali tidak merata, kurang terintegrasi, dan tidak mempertimbangkan faktor 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

184 
 

budaya atau spiritualitas  (Campisi et al., 2022). Di Indonesia, misalnya, integrasi 

kesehatan mental dalam sistem pendidikan masih terbatas dan belum sesuai standar 

internasional, sehingga akses layanan sangat rendah meski prevalensi masalah tinggi. 

Hambatan lain termasuk stigma, kurangnya literasi kesehatan mental, dan 

keterbatasan sumber daya profesional. 

Sistem rehabilitasi yang dominan sekular cenderung mengabaikan aspek 

religiusitas dan spiritualitas, padahal bukti menunjukkan bahwa spiritual well-being 

dapat menjadi faktor protektif terhadap depresi dan kecemasan pada remaja. 

Intervensi yang melibatkan praktik keagamaan atau pendidikan agama terbukti 

efektif dalam beberapa studi, meski kualitas penelitian masih bervariasi dan perlu 

lebih banyak bukti dari negara berpenghasilan rendah dan menengah  (Velasco et al., 

2020). Namun, pendekatan sekular seringkali tidak mampu menjangkau kebutuhan 

psikososial remaja yang hidup dalam masyarakat dengan nilai-nilai religius yang 

kuat, sehingga intervensi menjadi kurang relevan dan kurang diterima. 

Selain itu, stigma terhadap gangguan mental dan perilaku mencari bantuan 

masih menjadi penghalang utama. Remaja yang paling membutuhkan layanan justru 

enggan mencari pertolongan karena takut stigma, kurangnya kepercayaan pada 

layanan, dan rendahnya literasi kesehatan mental. Intervensi yang ada umumnya 

berbasis edukasi di sekolah, namun belum menjangkau remaja di luar sistem 

pendidikan formal dan belum mengatasi hambatan struktural seperti akses layanan 

dan ketersediaan tenaga profesional (DeLuca, 2020). 

Konsep nafs dalam Al-Qur’an dan tradisi psikologi Islam menawarkan model 

psikodinamika yang unik dan komprehensif, berbeda dari pendekatan psikologi 

Barat yang cenderung menekankan aspek kognitif dan perilaku semata. Dalam 

kerangka Islam, manusia dipandang sebagai makhluk multidimensi yang terdiri dari 

nafs (diri/jiwa), qalb (hati), ‘aql (akal), dan ruh (spirit), di mana keempatnya saling 

terintegrasi dan berperan dalam membentuk perilaku, emosi, dan spiritualitas 

individu. Nafs sendiri dipahami sebagai pusat dinamika psikologis dan spiritual 

manusia, yang mengalami perkembangan melalui beberapa tahapan utama 

sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an dan diperinci oleh para ulama klasik seperti 

Al-Ghazali: nafs ammarah (jiwa yang cenderung pada keburukan), nafs lawwamah 

(jiwa yang menyesali dan mengoreksi diri), dan nafs muthmainnah (jiwa yang tenang 

dan tenteram) (Rothman & Coyle, 2020) . 

Nafs ammarah (QS. Yusuf: 53) adalah tahap paling dasar, di mana dorongan 

hawa nafsu dan kecenderungan pada perilaku destruktif mendominasi. Pada tahap 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

185 
 

ini, individu mudah terjerumus pada perilaku negatif, impulsif, dan jauh dari nilai-

nilai spiritual. Namun, Islam mengajarkan bahwa manusia memiliki potensi untuk 

naik ke tahap berikutnya, yaitu nafs lawwamah (QS. Al-Qiyamah: 2), di mana muncul 

kesadaran moral, penyesalan, dan dorongan untuk memperbaiki diri. Pada tahap ini, 

terjadi konflik batin antara dorongan negatif dan suara hati yang mengajak pada 

kebaikan. Proses ini sangat penting dalam psikodinamika Islam karena menandai 

awal dari perjuangan internal (jihad an-nafs) dan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

Tahap tertinggi adalah nafs muthmainnah (QS. Al-Fajr: 27-30), di mana individu 

mencapai ketenangan, kepasrahan, dan kedekatan dengan Allah. Jiwa yang tenang 

ini adalah hasil dari proses panjang muhasabah, taubat, dzikir, dan penguatan akhlak, 

sehingga individu mampu mengelola emosi, hasrat, dan pikirannya secara seimbang. 

Model psikodinamika Islam ini menekankan bahwa kesehatan mental dan 

spiritual tidak hanya dicapai dengan mengendalikan gejala, tetapi melalui 

transformasi batin yang mendalam. Proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan 

tahdhib al-akhlaq (reformasi akhlak) menjadi inti dari perjalanan psikologis manusia, 

di mana setiap individu didorong untuk terus memperbaiki diri, mengatasi 

“blockage” atau hambatan psikologis, dan kembali pada fitrah (kesucian asal). Dalam 

praktik psikoterapi Islam, integrasi antara nafs, qalb, aql, dan ruh menjadi penting 

untuk mencapai keseimbangan dan kesehatan jiwa. Ketidakseimbangan atau 

disintegrasi antara aspek-aspek ini diyakini sebagai sumber utama gangguan 

psikologis, sehingga pemulihan harus dilakukan secara holistik, tidak hanya pada 

level kognitif atau perilaku, tetapi juga spiritual dan moral  (Zulkipli et al., 2022a). 

Manajemen qalbu (ilmu pengelolaan hati) merupakan ilmu terapan yang 

sangat penting dalam pemulihan hati dan pikiran menurut tradisi Islam. Qalbu 

dipandang sebagai pusat kesadaran spiritual, moral, dan emosional manusia, yang 

menentukan kualitas kepribadian dan perilaku. Dalam berbagai literatur klasik dan 

kontemporer, qalbu diibaratkan sebagai “raja” yang mengendalikan seluruh anggota 

tubuh dan pikiran. Jika qalbu bersih dan sehat (qalb salim), maka seluruh perilaku 

dan pikiran akan terarah pada kebaikan; sebaliknya, jika qalbu sakit, maka akan 

muncul berbagai penyakit hati seperti iri, dengki, sombong, dan kecemasan  

(Nurhuda, 2022). Manajemen qalbu meliputi berbagai teknik dan amalan seperti 

dzikir, muhasabah, taubat, sabar, syukur, dan penguatan akhlak mulia. Praktik-

praktik ini terbukti secara empiris mampu menurunkan tingkat kecemasan, stres, dan 

depresi, serta meningkatkan ketenangan batin dan kebahagiaan. 

Dalam konteks psikoterapi Islam, manajemen qalbu juga diaplikasikan melalui 

pendekatan sufistik seperti hudur al-qalb (kehadiran hati), talqin dzikir, dan latihan 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

186 
 

mindfulness Islami. Hudur al-qalb, misalnya, adalah kondisi di mana hati selalu hadir 

dan sadar dalam setiap aktivitas, sehingga individu mampu mengelola emosi dan 

pikirannya dengan lebih baik, serta terhindar dari ghaflah (kelalaian) yang menjadi 

akar berbagai gangguan mental  (Wahidah, 2018). Studi-studi mutakhir menunjukkan 

bahwa praktik dzikir dan kehadiran qalbu dapat meningkatkan ketahanan mental, 

mengurangi gejala stres, dan memperkuat makna hidup  (Mud’is & Mud’is, 2022). 

Selain itu, manajemen qalbu juga berperan dalam membangun kepribadian Muslim 

yang ideal, seperti memperkuat akidah, menyempurnakan ibadah, meneguhkan 

akhlak, dan meningkatkan manfaat sosial. 

Integrasi antara konsep nafs dan manajemen qalbu dalam psikologi Islam 

memberikan kerangka kerja yang holistik dan aplikatif untuk pemulihan hati dan 

pikiran. Model ini tidak hanya relevan untuk individu Muslim, tetapi juga 

menawarkan alternatif bagi dunia psikologi modern yang seringkali mengabaikan 

dimensi spiritual dan moral manusia   (Hanna-E-Kalbi & Basharat, 2020). Dengan 

demikian, potensi psikologi dan tafsir Al-Qur’an dalam membangun model 

psikodinamika Islam dan ilmu terapan manajemen qalbu sangat besar, baik untuk 

pengembangan ilmu pengetahuan, praktik psikoterapi, maupun pemulihan 

kesehatan mental secara komprehensif. 

Dalam praktik rehabilitasi—terutama layanan bagi penyandang gangguan 

penggunaan zat, pemulihan kecanduan, dan pasien yang mengalami trauma atau 

gangguan kesehatan mental kronis—terdapat kesenjangan nyata antara kebutuhan 

spiritual-religius klien dan desain program terapi yang tersedia. Banyak program 

formal tetap berbasis pendekatan biomedis dan psikoterapi sekuler, sedangkan 

dimensi makna, eksistensial, dan religius yang seringkali menjadi sumber motivasi, 

kohesi sosial, dan strategi koping utama bagi peserta tidak diakui secara sistematis 

atau dijadikan bagian terpadu dari algoritma intervensi. Sehingga potensi terapeutik 

dari kerangka makna agama tetap underutilized dan kadang dihadapkan pada 

praktik ad-hoc yang bergantung pada inisiatif individu praktisi atau organisasi 

keagamaan lokal tanpa integrasi ilmiah yang konsisten.  

Padahal, bukti terkumpul menunjukkan bahwa ketika aspek 

agama/spiritualitas diidentifikasi, dieksplorasi, dan dimanfaatkan secara etis dan 

teknis dalam proses psikoterapi. Misalnya melalui assessment spiritual, intervensi 

meaning-making, praktik reflektif berbasis keyakinan, dan pemanfaatan komunitas 

keagamaan sebagai sumber dukungan. Hasil terapi pada banyak domain (adhesi 

pengobatan, penurunan gejala depresi/ansietas, pencegahan relaps pada 

penyalahgunaan zat, dan peningkatan kualitas hidup) menunjukkan perbaikan yang 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

187 
 

bermakna dibandingkan intervensi yang sepenuhnya sekuler, terutama bila 

intervensi tersebut disesuaikan dengan nilai dan praktik budaya-religius peserta.  

Namun implementasi integrasi itu menghadapi beberapa hambatan struktural 

dan epistemologis yang menjelaskan mengapa jurang tersebut tetap ada. Pertama, 

pelatihan tenaga rehabilitasi dan psikoterapis seringkali tidak memasukkan 

kompetensi religius-spiritual yang komprehensif sehingga banyak terapis merasa 

tidak siap, khawatir melanggar batas etika, atau takut mencampuri ranah pastoral.  

Kedua, ada debit masalah metodologis dalam penelitian intervensi spiritual—

variabilitas definisi “spiritualitas” atau “makna agama”, heterogenitas populasi studi, 

dan ketidakteraturan dalam desain intervensi. Misalnya adjunct spiritual direction vs. 

core therapy membuat bukti menjadi fragmentaris dan menyulitkan adopsi kebijakan 

berskala besar. Ketiga, kekhawatiran pluralisme dan nondiskriminasi, bagaimana 

menjamin bahwa integrasi agama tidak memaksakan doktrin tertentu atau 

mengecualikan peserta yang berbeda keyakinan—membutuhkan kerangka kerja 

yang sensitif plural dan berbasis persetujuan serta pilihan klien. Keempat, kebijakan 

dan regulasi institusional di banyak negara/daerah cenderung memisahkan layanan 

kesehatan mental dari layanan keagamaan sehingga sumber daya, pembiayaan, dan 

akreditasi program integratif tetap terbatas (Captari et al., 2018).  

Berdasarkan analisis kebutuhan praktis dan telaah literatur tersebut, tujuan 

program pengabdian yang mengisi kesenjangan ini harus dirumuskan secara jelas 

dan multi-dimensional: tujuan utama adalah mengembangkan, menguji, dan 

mendiseminasikan model intervensi rehabilitasi terpadu yang secara eksplisit 

menggabungkan kerangka makna agama (religious meaning-making framework) 

dengan teknik psikologis yang berbasis bukti. Misalkan CBT, MBRP—mindfulness-

based relapse prevention—terintegrasi dengan praktik religius yang relevan), 

sehingga intervensi tersebut menjadi alternatif yang etis, efektif, dan kulturally 

congruent untuk populasi peserta yang memiliki orientasi agama kuat. Tujuan 

turunan harus mencakup (1) merancang modul terapi yang modular dan adaptif—

memungkinkan pengintegrasian nilai-nilai agama lokal (ritual, doa, narasi kitab suci, 

komunitas agama) ke dalam tugas terapeutik harian, latihan kognitif, dan proses 

meaning reconstruction tanpa mengorbankan prinsip psikoterapi berbasis bukti; (2) 

menyusun kurikulum pelatihan kompetensi bagi terapis dan fasilitator rehabilitasi 

yang mencakup assessment religius, intervensi meaning-making, batasan etis, dan 

strategi kolaborasi dengan pemuka agama/komunitas keagamaan; (3) menguji model 

melalui penelitian campuran—RCT bila memungkinkan, studi kualitatif mendalam 

untuk memahami dinamika budaya-spiritual pasien, dan studi implementasi untuk 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

188 
 

mengidentifikasi faktor sistemik yang mempengaruhi skalabilitas; (4) 

mengembangkan pedoman etis dan operasional yang memastikan kebebasan 

beragama peserta, informed consent yang jelas untuk intervensi spiritual, dan 

mekanisme rujukan silang antara tenaga mental-health dan pemuka agama; serta (5) 

mendokumentasikan outcome yang relevan bagi stakeholder lokal (tingkat relaps, 

kesejahteraan subjektif, keterlibatan keluarga/komunitas, cost-effectiveness) untuk 

membangun landasan advokasi kebijakan dan pembiayaan program. 

 Secara teoritis, integrasi kerangka makna agama dengan teknik psikologis 

berakar pada dua asumsi utama yang saling melengkapi: pertama, bahwa agama dan 

spiritualitas sering menyediakan struktur naratif serta sistem nilai yang membantu 

individu meresapi pengalaman penderitaan, loss, dan perubahan identitas. Misalnya 

konsepsi dosa, pengampunan, takdir, dan kesesuaian tujuan hidup), sehingga 

memfasilitasi proses meaning making yang terbukti sebagai mediator penting dalam 

penyesuaian psikologis setelah peristiwa traumatik atau kecanduan kronis (Milner et 

al., 2019). Kedua, bahwa teknik psikologis modern menyediakan alat-alat empiris 

(pembingkaian kognitif, keterampilan koping berbasis perilaku, regulasi afektif, 

teknik relapse prevention) yang bila dipadukan dengan narasi religius dapat 

memperkuat motivasi intrinsik, kohesi sosial, dan pemulihan fungsi sehari-hari tanpa 

meniadakan dimensi iman. Integrasi ini bukan hanya penggabungan aditif tetapi 

sebuah sinergi: contohnya, latihan kognitif-perilaku yang diarahkan untuk 

menantang keyakinan maladaptif dapat menggunakan sumber-sumber teks suci yang 

diinterpretasikan secara suportif untuk mengganti narasi self-blaming—dengan 

demikian perubahan kognitif mendapat jangkar moral dan komunitas, yang 

meningkatkan maintained change.  

Pada tingkat praktis, desain program harus memperhatikan prinsip-prinsip 

implementasi sensitif budaya: intervensi harus co-designed bersama perwakilan 

komunitas agama setempat dan survivor/peserta rehabilitasi sehingga modul tidak 

menjadi imperialistik religius tetapi benar-benar relevan. Assessment awal harus 

menilai orientasi religius peserta, cara mereka biasanya menggunakan iman dalam 

menghadapi krisis, preferensi untuk pendekatan yang religius vs. sekuler, serta 

potensi risiko. Misalnya doktrin yang mendorong rasa bersalah berlebih, stigma 

terhadap kondisi tertentu. Sehingga intervensi dapat dimodifikasi untuk 

meminimalkan efek berbahaya. Pelatihan untuk profesional harus memasukkan 

simulasi klinis, supervisi spiritual-etik, dan toolkit komunikasi antar-profesional 

sehingga rujukan ke pemuka agama dapat dilakukan secara aman dan terkoordinasi. 

Selain itu, pelaksanaan program perlu mempertimbangkan struktur program 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

189 
 

rehabilitasi (residential vs. outpatient), komponen keluarga, dan jaringan dukungan 

komunitas. Misalnya program residensial mungkin memfasilitasi ritual kolektif yang 

aman dan adaptif sebagai bagian dari rutinitas harian, sedangkan intervensi rawat 

jalan mungkin lebih menekankan pendidikan keluarga dan penguatan jaringan 

spiritual komunitas (De Abreu Costa & Moreira-Almeida, 2021).  

Implementasi juga harus sensitif terhadap pluralitas: model modular 

memungkinkan pilihan antara modul yang spesifik agama, misalnya berbasis Islam, 

Kristiani, Hindu, dsb. Juga modul trans-religius yang menekankan tema-tema 

universal makna (pengampunan, rekonsiliasi, harapan) sehingga peserta dari 

berbagai latar bisa memilih jalur yang sesuai. Dari sudut evaluasi, program harus 

memasukkan outcome kuantitatif dan kualitatif: outcome kuantitatif tradisional (skor 

abstinensi, pengurangan gejala psikopatologi, lama keterlibatan dalam program) serta 

indikator spiritual-kultural (perubahan dalam narasi makna hidup, keterlibatan 

komunitas agama, persepsi stigma) untuk menangkap efek intervensi yang mungkin 

tidak sepenuhnya tercermin dalam skor klinis standar. Desain evaluasi mixed-

methods dan studi prospektif jangka panjang sangat dianjurkan karena efek spiritual 

sering terwujud dalam jangka menengah hingga panjang, termasuk rekonstruksi 

identitas dan reintegrasi sosial. Secara etika, program integratif harus menegaskan 

prinsip voluntariness (Pearce et al., 2015). Intervensi spiritual tidak boleh bersifat 

persuasif atau memaksa, dan mekanisme pengaduan serta hak untuk menerima 

perawatan sekuler harus jelas tersedia. Mekanisme tersebut juga penting untuk 

menjaga hubungan baik antara penyedia layanan kesehatan mental dan institusi 

keagamaan yang bekerja sama sehingga kolaborasi bukanlah subordinasi profesional 

terhadap otoritas agama. Lebih jauh, pengabdian ini perlu menyiapkan strategi 

translasi hasil penelitian ke kebijakan publik: membuat model manual yang mudah 

diadaptasi, kapasitas building untuk organisasi rehabilitasi pemerintah dan swasta, 

serta advokasi kepada pembuat kebijakan tentang manfaat cost-effectiveness integrasi 

spiritual dalam konteks lokal—terbukti di beberapa studi bahwa intervensi spiritual 

sebagai adjunct dapat meningkatkan retensi program dan mengurangi angka relaps, 

yang berimplikasi pada pengurangan beban sosial-ekonomi jangka panjang 

(Gonçalves et al., 2015).  

Dalam konteks Indonesia dan komunitas Muslim mayoritas, ada potensi besar 

untuk mengembangkan model berbasis nilai Islam yang mengambil unsur-unsur 

seperti taubah (pertobatan), ukhuwah (kebersamaan), dzikir/doa yang terstruktur, 

dan peran pesantren atau majelis taklim sebagai jaringan dukungan pasca-

rehabilitasi. Namun, contoh-contoh program harus dikembangkan melalui penelitian 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

190 
 

partisipatif agar tidak menjadi sekadar impor model asing, melainkan benar-benar 

rooted dalam praktik lokal dan disertai mekanisme proteksi terhadap 

penyalahgunaan agama sebagai alat stigma. Studi-studi lokal yang menunjukkan 

keberhasilan pendekatan spiritual atau pendidikan kekristenan/disiplin berbasis 

iman di rehab menunjukkan potensi tetapi juga memperlihatkan variasi kualitas 

desain dan kurangnya RCT yang ketat (Mir et al., 2015). Oleh karena itu, program 

pengabdian harus menutup celah metodologis tersebut dengan kombinasi studi 

kuantitatif rigour dan evaluasi kualitatif mendalam.  

Akhirnya, tujuan jangka panjang dari program ini bukan hanya menghasilkan 

intervensi yang efektif secara klinis, tetapi juga membangun ekosistem: komunitas 

praktisi berkompetensi spiritual-psikologis; jaringan research-practice yang 

menghasilkan bukti kontekstual; pedoman etika yang dapat diadopsi institusi; dan 

advokasi kebijakan yang memungkinkan pembiayaan berkelanjutan. Pengabdian 

semacam ini diharapkan tidak hanya menutup jurang antara keyakinan peserta dan 

layanan rehabilitasi, tetapi juga memperkaya praktik psikoterapi dengan sumber-

sumber makna yang berfungsi sebagai jangkar motivasi, penurunan stigma, dan 

pemulihan identitas. Dengan demikian, intervensi yang selaras dengan nilai budaya-

religius peserta bukan sekadar opsi tambahan namun merupakan komponen kunci 

dari sistem rehabilitasi yang humanis, efektif, dan berkelanjutan. 

 

Tinjauan Pustaka 

A. Teori Psikologi Perkembangan dan Psikopatologi Remaja  

Masa remaja merupakan periode kritis dalam psikologi perkembangan, 

ditandai oleh pencarian identitas, peningkatan pengaruh teman sebaya, dan 

kerentanan terhadap berbagai gangguan mental. Teori perkembangan klasik seperti 

Erikson menempatkan pembentukan identitas sebagai tugas utama remaja, di mana 

individu berusaha memahami siapa dirinya, nilai-nilai yang dianut, serta peran sosial 

yang ingin diemban  (Becht et al., 2016). Proses ini tidak linier dan penuh tantangan, 

karena remaja harus menavigasi antara eksplorasi (mencoba berbagai peran dan nilai) 

dan komitmen (menetapkan pilihan hidup yang lebih mantap)  (Laursen & Veenstra, 

2021). Studi longitudinal menunjukkan bahwa terdapat heterogenitas dalam 

perkembangan identitas remaja: sebagian mengalami proses krisis identitas yang 

intens, sementara yang lain lebih cepat mencapai sintesis identitas yang stabil 

(Crocetti, 2017) . Ketidakpastian identitas, fluktuasi komitmen, dan kecenderungan 

ruminasi tentang diri sendiri terbukti berkorelasi dengan peningkatan risiko gejala 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

191 
 

psikopatologi seperti kecemasan, depresi, gangguan makan, dan perilaku bermasalah  

(Verhoeven et al., 2018). Remaja yang gagal membentuk identitas yang terintegrasi 

cenderung lebih rentan terhadap gangguan mental, sedangkan mereka yang mampu 

mengeksplorasi dan berkomitmen secara adaptif menunjukkan penyesuaian 

psikososial yang lebih baik  (Roberts & Lopez-Duran, 2019). 

Pengaruh teman sebaya menjadi sangat dominan pada masa remaja, baik 

dalam aspek positif maupun negatif. Remaja sangat sensitif terhadap norma, umpan 

balik, dan tekanan dari kelompok sebaya, yang dapat membentuk perilaku prososial 

maupun antisosial  (Branje et al., 2021). Meta-analisis dan studi longitudinal 

menunjukkan bahwa perilaku teman sebaya secara signifikan memprediksi 

perubahan perilaku remaja dari waktu ke waktu, baik dalam hal perilaku eksternal 

(seperti kenakalan, agresi) maupun internal (seperti kecemasan, depresi)  (Raemen et 

al., 2022). Pengaruh ini tidak hanya terjadi melalui konformitas, tetapi juga melalui 

proses seleksi teman dan dinamika jaringan sosial yang kompleks  (Giletta et al., 2021). 

Namun, pengaruh teman sebaya juga dapat menjadi peluang untuk perkembangan 

positif, misalnya ketika kelompok mendukung perilaku prososial dan penyesuaian 

sosial (Sijtsema & Lindenberg, 2018) . Kualitas hubungan dengan teman sebaya dan 

keluarga, serta dukungan sosial yang diterima, sangat menentukan arah pengaruh ini  

(Hoorn et al., 2016). 

Faktor risiko gangguan mental pada remaja sangat beragam dan bersifat 

multidimensional. Studi kohort besar dan meta-analisis mengidentifikasi bahwa 

paparan adversitas masa kanak-kanak, riwayat keluarga dengan gangguan mental, 

faktor biologis (seperti kelahiran prematur, skor Apgar rendah), serta faktor 

lingkungan (kemiskinan, migrasi, trauma) secara signifikan meningkatkan risiko 

munculnya gangguan psikiatri pada masa remaja (La Maison et al., 2018) . Selain itu, 

perkembangan sistem respons stres (misalnya HPA axis) yang tidak optimal, serta 

paparan stres kronis, dapat meningkatkan kerentanan terhadap gangguan terkait 

stres seperti depresi dan kecemasan  (Basu et al., 2022). Faktor risiko ini sering kali 

saling berinteraksi dan memperkuat, sehingga remaja dengan akumulasi risiko lebih 

rentan mengalami komorbiditas gangguan mental  (Branje, 2021). Namun, penting 

juga untuk mempertimbangkan faktor protektif seperti resiliensi, dukungan keluarga, 

dan lingkungan sekolah yang suportif, yang dapat memitigasi dampak negatif faktor 

risiko tersebut (Solmi et al., 2020). 

 

B. Konsep Nafs dalam Psikologi Islam 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

192 
 

Konsep nafs dalam psikologi Islam merupakan fondasi utama dalam 

memahami dinamika kejiwaan manusia, yang tidak hanya mencakup aspek 

psikologis, tetapi juga moral, spiritual, dan eksistensial. Dalam Al-Qur’an, nafs sering 

diartikan sebagai “diri” atau “jiwa” yang memiliki potensi untuk kebaikan maupun 

keburukan, dan menjadi pusat pertarungan antara dorongan rendah (syahwat) dan 

aspirasi luhur (fitrah dan ruh)  (Keshavarzi & Nsour, 2020). Tiga tahapan utama nafs 

yang sering dirujuk dalam literatur klasik dan modern adalah nafs al-ammarah (QS 

Yusuf:53), nafs al-lawwamah (QS Al-Qiyamah:2), dan nafs al-mutma’innah (QS Al-

Fajr:27-30). Setiap tahapan ini merepresentasikan tingkat perkembangan spiritual dan 

psikologis manusia, serta memiliki implikasi mendalam terhadap pemahaman 

dorongan negatif, konflik batin, dan pencapaian kedamaian jiwa. 

Nafs al-ammarah, sebagaimana disebutkan dalam QS Yusuf:53, adalah nafs 

yang cenderung memerintahkan kepada keburukan. Pada tahap ini, dorongan negatif 

seperti hawa nafsu, amarah, iri hati, dan keinginan duniawi mendominasi perilaku 

manusia. Nafs al-ammarah identik dengan insting primitif yang belum terlatih, mirip 

dengan konsep id dalam psikologi Barat, yang berorientasi pada pemuasan hasrat 

tanpa pertimbangan moral atau rasional. Jika tidak dikendalikan, nafs al-ammarah 

dapat menjerumuskan individu ke dalam perilaku destruktif, kecanduan, dan 

gangguan psikologis seperti kecemasan, depresi, serta perasaan hampa. Namun, 

Islam tidak memandang nafs al-ammarah sebagai sesuatu yang harus dimusnahkan, 

melainkan sebagai potensi yang perlu dididik dan diarahkan melalui proses 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

Tahap berikutnya, nafs al-lawwamah (QS Al-Qiyamah:2), adalah nafs yang 

gemar mencela dan menyesali diri sendiri. Pada tahap ini, individu mulai menyadari 

kesalahan dan kekurangan dirinya, muncul rasa bersalah, penyesalan, dan keinginan 

untuk memperbaiki diri. Nafs al-lawwamah berperan sebagai mekanisme kontrol 

internal yang mendorong refleksi, muhasabah (introspeksi), dan pertobatan. Konflik 

batin sangat terasa pada tahap ini, karena individu berada di persimpangan antara 

dorongan negatif dari nafs al-ammarah dan aspirasi menuju kebaikan. Dalam 

psikologi modern, tahap ini mirip dengan fungsi superego yang menginternalisasi 

norma dan nilai moral, serta menjadi sumber kecemasan moral dan konflik 

intrapsikis. Jika dikelola dengan baik, nafs al-lawwamah menjadi motor penggerak 

perubahan positif, namun jika berlebihan dapat menimbulkan rasa bersalah patologis, 

perfeksionisme, dan gangguan kecemasan. 

Tahap tertinggi adalah nafs al-mutma’innah (QS Al-Fajr:27-30), yaitu nafs yang 

tenang, damai, dan ridha terhadap ketetapan Allah. Pada tahap ini, individu telah 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

193 
 

berhasil menaklukkan dorongan negatif dan mencapai harmoni antara keinginan, 

akal, dan hati. Nafs al-mutma’innah adalah puncak perkembangan spiritual, di mana 

jiwa merasakan kedamaian, kebahagiaan hakiki, dan kebebasan dari kecemasan serta 

konflik batin. Individu pada tahap ini mampu menerima diri, memaafkan kesalahan 

masa lalu, dan menjalani hidup dengan penuh syukur, sabar, dan tawakal  (Widodo 

& Rohman, 2019). Dalam konteks psikologi modern, kondisi ini sejalan dengan 

konsep self-actualization (aktualisasi diri) dan psychological well-being 

(kesejahteraan psikologis). 

Implikasi dari pemahaman tahapan nafs ini sangat luas dalam konteks 

pendidikan, konseling, dan terapi psikologis. Pertama, konsep nafs memberikan 

kerangka kerja yang holistik untuk memahami dorongan negatif sebagai bagian dari 

dinamika jiwa yang harus diolah, bukan ditekan atau diabaikan. Kedua, konflik batin 

yang muncul pada tahap nafs al-lawwamah adalah proses alami menuju 

pertumbuhan psikologis dan spiritual, sehingga perlu didampingi dengan 

pendekatan yang menekankan muhasabah, taubat, dan penguatan nilai-nilai 

spiritual. Ketiga, pencapaian nafs al-mutma’innah menjadi tujuan utama dalam 

pendidikan karakter dan intervensi psikologis berbasis Islam, yang menekankan 

pentingnya tazkiyatun nafs, dzikir, sabar, syukur, dan penguatan hubungan dengan 

Allah. 

Penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa praktik-praktik spiritual seperti 

dzikir, muhasabah, dan tazkiyatun nafs memiliki dampak positif terhadap regulasi 

emosi, penurunan stres, dan peningkatan kesejahteraan mental. Integrasi konsep nafs 

dalam psikologi modern membuka peluang untuk mengembangkan model intervensi 

yang lebih relevan secara budaya dan spiritual, serta mampu menjawab tantangan 

kesehatan mental kontemporer. Dengan demikian, pemahaman mendalam tentang 

tahapan nafs tidak hanya memperkaya khazanah psikologi Islam, tetapi juga 

memberikan kontribusi nyata dalam membangun individu dan masyarakat yang 

sehat secara mental, moral, dan spiritual. 

 

C. Ilmu Manajemen Qalbu: Teori dan Teknik Aplikatif  

Ilmu Manajemen Qalbu dalam psikologi Islam merupakan pendekatan integral 

yang menekankan pengelolaan hati (qalb) sebagai pusat spiritual, emosional, dan 

kognitif manusia. Konsep ini berakar pada tradisi sufistik dan pemikiran ulama klasik 

seperti Al-Ghazali, yang menekankan pentingnya tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) 

melalui serangkaian teknik aplikatif seperti muhasabah (introspeksi), riyāḍah al-nafs 

(latihan jiwa), dan dzikir (remembrance/meditasi spiritual). Muhasabah adalah proses 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

194 
 

evaluasi dan introspeksi diri secara mendalam, di mana individu menelaah pikiran, 

perasaan, dan perilaku untuk mengenali kelemahan, dosa, serta potensi kebaikan 

dalam dirinya. Praktik muhasabah secara rutin terbukti efektif dalam meningkatkan 

kesadaran diri, mengurangi keresahan spiritual, dan memperkuat kontrol terhadap 

dorongan negatif, sehingga individu lebih resilien menghadapi stres dan tekanan 

hidup (Mohsin et al., 2022). Dalam konteks terapi, muhasabah digunakan untuk 

membantu individu mengidentifikasi akar masalah emosional dan spiritual, serta 

membangun motivasi untuk berubah ke arah yang lebih baik. 

Riyāḍah al-nafs, atau latihan jiwa, merupakan proses disiplin spiritual yang 

bertujuan menundukkan hawa nafsu dan membiasakan diri dengan sifat-sifat terpuji 

(tahalli) setelah membersihkan diri dari sifat tercela (takhalli) (Zulkipli et al., 2022b) . 

Teknik ini meliputi latihan pengendalian diri, puasa, ibadah rutin, serta pembiasaan 

perilaku positif yang konsisten. Dalam praktik konseling sufistik, riyāḍah al-nafs 

menjadi inti dari proses transformasi kepribadian, di mana individu secara bertahap 

menggantikan kebiasaan buruk dengan kebiasaan baik, sehingga tercapai 

keseimbangan emosi dan ketenangan batin. Al-Ghazali menekankan bahwa setelah 

jiwa dibersihkan dari sifat buruk melalui mujahadah (perjuangan melawan hawa 

nafsu), jiwa harus diisi dengan sifat-sifat mulia melalui riyāḍah, agar hati menjadi 

sumber motivasi kebaikan dan kedamaian. 

Dzikir, sebagai teknik meditasi spiritual, memiliki peran sentral dalam 

manajemen qalbu. Dzikir tidak hanya berfungsi sebagai ibadah, tetapi juga sebagai 

terapi psikologis yang efektif untuk menenangkan hati, mengurangi kecemasan, dan 

meningkatkan stabilitas emosi. Penelitian empiris menunjukkan bahwa praktik dzikir 

secara teratur dapat menurunkan respons stres, meningkatkan relaksasi, dan 

memperkuat hubungan spiritual dengan Allah, sehingga individu lebih mampu 

mengelola pikiran negatif dan emosi destruktif  (Yumna et al., 2021). Dalam konseling 

sufistik, dzikir digunakan sebagai teknik utama untuk menata hati, memperkuat 

kesadaran diri sebagai makhluk Allah, dan membangkitkan kekuatan jiwa untuk 

menghadapi berbagai masalah kehidupan. Tahapan terapi sufistik biasanya meliputi 

takhalli (pengosongan diri dari sifat buruk), tahalli (pengisian diri dengan sifat baik), 

dan tajalli (manifestasi cahaya spiritual dalam kehidupan sehari-hari), di mana dzikir 

menjadi pengikat utama dalam setiap tahap  (Sucipto, 2020). 

Secara aplikatif, ilmu manajemen qalbu mengintegrasikan muhasabah, riyāḍah 

al-nafs, dan dzikir dalam berbagai bentuk terapi dan pendidikan karakter. Dalam 

setting pendidikan dan konseling, teknik ini terbukti efektif dalam membantu 

individu mengatasi tekanan emosional, memperbaiki hubungan sosial, dan 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

195 
 

meningkatkan kualitas spiritual. Model terapi sufistik menekankan pentingnya 

membangun hubungan yang baik antara konselor dan klien, mengenali akar masalah, 

serta menerapkan tazkiyah al-nafs secara bertahap sesuai kebutuhan individu  (Bilad 

& Apriatama, 2020). Integrasi teknik-teknik ini dalam psikoterapi modern juga 

semakin diakui, karena mampu memberikan solusi holistik yang relevan secara 

budaya dan spiritual, khususnya bagi masyarakat Muslim. 

 

D. Intervensi Rehabilitasi Berbasis Agama (Religious Integrated CBT) 

Intervensi rehabilitasi berbasis agama, khususnya melalui integrasi elemen 

spiritual dalam Cognitive Behavioral Therapy (CBT), telah berkembang pesat sebagai 

respons terhadap kebutuhan klien yang memiliki afiliasi religius kuat. Religious 

Integrated CBT (R-CBT) mengadaptasi teknik-teknik CBT dengan memasukkan nilai, 

keyakinan, dan praktik keagamaan klien, seperti penggunaan ayat kitab suci, doa, 

meditasi, serta aktivitas keagamaan sebagai bagian dari restrukturisasi kognitif dan 

aktivasi perilaku  . Bukti empiris dari berbagai meta-analisis dan uji klinis acak 

menunjukkan bahwa R-CBT secara konsisten efektif, bahkan seringkali lebih unggul 

dibandingkan terapi konvensional, terutama pada klien dengan afiliasi religius atau 

spiritual yang kuat  . 

Meta-analisis besar menemukan bahwa terapi berbasis agama dan spiritual 

(R/S) memberikan efek moderat hingga besar dalam mengurangi gejala psikologis 

dan meningkatkan fungsi spiritual, baik dibandingkan dengan kelompok kontrol 

maupun terapi sekuler  . R-CBT terbukti efektif untuk berbagai gangguan, seperti 

depresi, kecemasan, PTSD, dan gangguan penggunaan zat, serta meningkatkan 

resiliensi, harga diri, dan kualitas hidup  . Pada pasien dengan penyakit kronis, R-CBT 

yang disesuaikan dengan agama klien (misal: Islam, Kristen, Hindu, Buddha, Yahudi) 

membantu restrukturisasi pikiran negatif dan perilaku maladaptif dengan landasan 

nilai-nilai agama, sehingga memperkuat motivasi dan makna hidup 219. Studi pada 

populasi Muslim menunjukkan bahwa integrasi prinsip-prinsip Islam seperti 

tawakkal, sabar, dan syukur dalam CBT meningkatkan penerimaan, efektivitas, dan 

relevansi terapi  . 

Selain itu, R-CBT meningkatkan aksesibilitas dan daya tarik terapi bagi klien 

religius, mengurangi resistensi terhadap psikoterapi, dan memperkuat keterlibatan 

dalam proses penyembuhan  . Penelitian juga menunjukkan bahwa peningkatan 

pengalaman spiritual harian selama terapi berkorelasi dengan penurunan gejala 

depresi, dan R-CBT cenderung lebih efektif dalam meningkatkan spiritualitas 

dibandingkan CBT konvensional  . Namun, sebagian studi menemukan bahwa 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

196 
 

efektivitas R-CBT setara dengan CBT standar dalam mengurangi gejala psikologis, 

tetapi lebih unggul dalam meningkatkan kesejahteraan spiritual  . Efek positif R-CBT 

juga ditemukan pada kelompok remaja, perempuan dengan pasangan adiksi, dan 

pasien kanker, terutama dalam hal regulasi emosi, coping, dan kualitas hidup  . 

Meskipun demikian, beberapa keterbatasan masih ada, seperti variasi definisi 

dan protokol intervensi, kurangnya standarisasi, serta kebutuhan penelitian lebih 

lanjut dengan desain yang lebih kuat dan populasi yang lebih beragam  . Namun, 

secara keseluruhan, bukti ilmiah mendukung bahwa integrasi elemen spiritual dalam 

CBT merupakan pendekatan yang efektif, relevan secara budaya, dan dapat 

meningkatkan hasil terapi psikologis, khususnya bagi individu dengan afiliasi 

religius yang kuat. 

 

Metode  

Partisipan terdiri atas 60 remaja berusia 13–18 tahun dengan kondisi distres 

psikologis ringan sampai sedang yang dirujuk oleh lembaga mitra, di mana 35% 

mengalami gejala kecemasan signifikan, 25% menunjukkan elevasi depresi ringan, 

dan 40% mengeluhkan kombinasi stres akademik dan tantangan keluarga, dengan 

latar demografis yang beragam (perkotaan dan pinggiran kota), semua terdaftar di 

Pesantren Rehabi Muda, Panti Sosial Pelita Harapan, atau komunitas remaja Muslim 

after school yang telah bermitra dan memfasilitasi ruang aman untuk intervensi. 

Karakteristik ini dipilih karena tingginya kebutuhan dukungan psikospiritual di 

lingkungan institusi religius yang juga berfungsi sebagai pusat sosial pendukung 

proses rehabilitasi.  

Dalam desain dan prosedur, pengabdian dibagi menjadi empat fase yang 

ditampilkan pada tabel di atas, dimulai dari Fase 1: Keterlibatan & Asesmen yang 

mencakup pembangunan rapport, pengambilan informed consent dari peserta dan 

wali/pendamping lembaga sebelum asesmen awal, penggunaan DASS-21 

(Depression Anxiety Stress Scale – 21 items) yang telah terbukti reliabel dan banyak 

digunakan dalam penelitian remaja serta populasi umum untuk menilai tingkat 

depresi, kecemasan, dan stres (misalnya validitas dan reliabilitasnya didukung 

banyak penelitian survei kesehatan mental), wawancara semi-terstruktur, serta focus 

group discussion untuk menghimpun data kebutuhan psiko-religius awal dengan 

prinsip kerahasiaan dan kerangka etis yang kuat agar setiap responden memahami 

tujuan, risiko, serta hak untuk menarik diri kapan saja. 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

197 
 

Fase 2: Perancangan & Validasi Modul melibatkan tim ahli psikologi klinis, 

konselor remaja, dan ahli tafsir Al-Qur’an yang bekerja bersama untuk menyusun 

modul integratif yang memadukan teknik psikologis (mis. manajemen emosi, koping 

kognitif, keterampilan interpersonal) dengan elemen interpretatif ayat-ayat Al-

Qur’an yang relevan secara kontekstual, kemudian divalidasi melalui lembar 

penilaian pakar untuk memastikan materi aman, tidak diskriminatif, dan selaras 

dengan nilai budaya-agama peserta, sambil menjaga standar etika konten agar tidak 

menimbulkan stigma atau interpretasi yang merugikan. 

 Fase 3: Implementasi Intervensi terdiri atas 12 sesi terstruktur mingguan yang 

mencakup kegiatan seperti membangun kelompok, psikoedukasi tentang nafs dalam 

perspektif psikologi dan Qur’an, teknik manajemen qalbu melalui latihan 

mindfulness dan dzikir yang telah disesuaikan secara teoritis, serta ekspresi seni dan 

refleksi naratif yang memungkinkan remaja mengekspresikan pengalaman mereka 

dalam bahasa simbolik dan religius, dikembangkan dengan lembar kerja peserta dan 

bahan ajar yang dibuat khusus, sambil memelihara suasana non-judgmental dan 

empatik yang merupakan aspek penting dalam bantuan psikososial; dan akhirnya. 

Fase 4: Evaluasi & Tindak Lanjut yang mencakup pengukuran post-test 

menggunakan DASS-21, evaluasi program melalui FGD, serta penyusunan rencana 

tindak lanjut termasuk rujukan bila diperlukan, dengan tujuan mencegah relapse dan 

memberikan dukungan berkelanjutan.  

Teknik pengumpulan data mencakup data kuantitatif (skor DASS-21 pre dan 

post intervensi) dan data kualitatif (transkrip wawancara, catatan observasi, FGD) 

yang kemudian dianalisis secara metodologis dengan pendekatan paired sample t-

test atau uji non-parametrik Wilcoxon Signed Rank Test untuk melihat perubahan 

skor psikologis sebelum dan sesudah program (teknik statistik yang sering dipakai 

dalam evaluasi intervensi kesehatan mental) serta analisis tematik untuk data 

kualitatif, yaitu proses identifikasi, pengkodean, dan interpretasi tema-tema utama 

dari data naratif peserta sesuai pedoman tematik yang fleksibel dan mendalam dalam 

penelitian kualitatif untuk menangkap pola makna pengalaman partisipan dalam 

konteks rehabilitasi religius dan psikologis. 

Analisis tematik ini dilakukan dengan membaca seluruh transkrip, mengkode 

data menjadi unit-unit makna yang relevan, mengelompokkan kode menjadi tema 

utama seperti coping religius, perubahan narasi diri, dan dukungan sosial pesantren, 

serta menafsirkan hubungan antar tema untuk memahami fenomena yang mendasari 

proses pemulihan remaja, sementara seluruh prosedur penelitian dijalankan sesuai 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

198 
 

dengan prinsip etika penelitian (kerahasiaan, persetujuan sukarela, perlindungan 

partisipan) yang telah menjadi standar dalam studi kesehatan mental dan intervensi 

sosial.  

Pendekatan seperti ini tidak hanya memadukan metode kuantitatif dan 

kualitatif secara komprehensif (mixed methods) tetapi juga meminimalkan bias dan 

menjamin kualitas data serta wawasan proses perubahan subjektif peserta secara 

kontekstual, yang penting dalam pengembangan program rehabilitasi psiko-spiritual 

yang kredibel dan bermakna bagi populasi remaja Muslim. 

 

Hasil  

A. Deskripsi Proses dan Penerimaan Program 

Hasil pengabdian menunjukkan bahwa proses pelaksanaan program 

intervensi psikologi–Qur’ani ini diterima secara sangat positif oleh mayoritas peserta 

dan lembaga mitra, yang terlihat dari tingkat partisipasi sesi demi sesi yang stabil—

dari total 60 remaja, sebanyak 54 peserta (90%) mengikuti seluruh 12 sesi secara 

lengkap, sementara 6 peserta (10%) hanya hadir di 8–10 sesi karena alasan sekolah 

atau kepulangan keluarga; tingkat kehadiran rata-rata per sesi mencapai 92,7%, 

menunjukkan keberhasilan strategi pembangunan rapport pada fase awal dan adanya 

relevansi tema program bagi kebutuhan psikologis serta religius peserta.  

Dalam proses diskusi kelompok, terutama pada sesi tentang psikoedukasi 

nafs—yang membahas konsep nafs al-ammarah, nafs al-lawwamah, dan nafs al-

muthma’innah dengan pendekatan naratif Qur’ani yang dikoneksikan dengan 

dinamika emosi dan perilaku remaja—keterlibatan peserta cukup tinggi; catatan 

fasilitator menunjukkan bahwa sekitar 78% peserta aktif menyampaikan pengalaman 

pribadi mengenai sulitnya mengelola dorongan marah, rasa bersalah, atau konflik 

dengan orang tua, dan menggunakan istilah “nafs” untuk menjelaskan kondisi 

emosional mereka, sesuatu yang sebelumnya menurut wawancara awal jarang 

mereka pahami dalam konteks psikologis.  

Tingkat keterlibatan ini sejalan dengan literatur yang menyebutkan bahwa 

integrasi spiritual-naratifs merupakan cara efektif untuk meningkatkan meaning-

making dan regulasi diri pada remaja (misalnya, dalam kerangka Pargament 

mengenai spiritually integrated therapy serta penelitian Abu-Raiya tentang psikologi 

Islam). Pada sesi diskusi, fasilitator mencatat rata-rata 12–17 intervensi verbal per 

kelompok (dalam satu sesi berdurasi 90 menit), yang menunjukkan bahwa 

pendekatan kelompok berbasis nilai Qur’ani berhasil membangun ruang aman bagi 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

199 
 

remaja untuk mengekspresikan diri. Namun demikian, implementasi teknik 

Manajemen Qalbu—yang mencakup latihan pernapasan sadar, dzikir terstruktur, 

kesadaran napas (mindful breathing), dan refleksi diri berbasis ayat—menunjukkan 

variasi dalam kemampuan peserta untuk mempraktikkan teknik ini secara konsisten. 

Dari hasil lembar pemantauan harian, hanya 20 peserta (33%) yang mampu 

menerapkan teknik ini minimal 5 hari per minggu, sementara 24 peserta (40%) 

melaporkan mampu berlatih 3–4 hari per minggu, dan 16 peserta (27%) berlatih 

kurang dari 2 hari per minggu, dengan alasan paling umum berupa kurangnya 

waktu, sulitnya menemukan tempat tenang di lingkungan pesantren atau panti, dan 

kesulitan mempertahankan fokus selama latihan.  

Tantangan yang dicatat fasilitator termasuk kecenderungan beberapa peserta 

mengalami kebosanan pada minggu-minggu awal karena belum terbiasa dengan 

mindfulness Islami, perasaan canggung melakukan dzikir dengan teknik pernapasan, 

serta adanya peserta yang menafsirkan bahwa teknik tersebut “terlalu halus” 

sehingga terlihat seperti bukan “pelatihan yang serius” dibandingkan aktivitas fisik 

atau ceramah yang biasa mereka terima. Kendala ini konsisten dengan literatur yang 

menjelaskan bahwa praktik regulasi diri berbasis spiritual membutuhkan fase 

habituasi dan dukungan lingkungan agar efektif, sebagaimana dibahas dalam karya 

Hart (2004) tentang “spiritual disciplines in adolescent development” serta Butler 

(2005) yang menyoroti hambatan awal dalam latihan kesadaran spiritual bagi pemula. 

Namun setelah sesi ke-6 hingga ke-7, terjadi peningkatan signifikan dalam 

kenyamanan dan keseriusan peserta dalam menerapkan teknik Manajemen Qalbu—

terlihat dari peningkatan skor kenyamanan praktik dari rata-rata 2,8 menjadi 4,1 pada 

skala 1–5, serta laporan fasilitator bahwa peserta semakin tenang saat memulai sesi, 

membutuhkan lebih sedikit waktu untuk “settling in”, dan mulai mengaitkan latihan 

qalbu dengan situasi emosional nyata seperti menghadapi konflik dengan teman, 

tekanan akademik, atau kekhawatiran masa depan. Peningkatan ini memperkuat 

temuan penelitian terdahulu tentang efektivitas teknik regulasi spiritual dalam 

meningkatkan emotion regulation dan self-reflective capacity. Misalnya studi dalam 

Journal of Religion and Health mengenai praktik dzikir dan kesejahteraan psikologis.  

Selain itu, wawancara akhir menunjukkan bahwa 48 dari 60 peserta (80%) 

merasa modul dan diskusi tentang nafs membantu mereka memahami perilaku 

impulsif dan emosi dengan cara yang lebih terstruktur, sementara 52 peserta (87%) 

menyatakan bahwa mereka ingin melanjutkan praktik Manajemen Qalbu setelah 

program selesai, meskipun dengan intensitas yang lebih fleksibel. Lembaga mitra juga 

memberikan respons positif: pengasuh pesantren melaporkan bahwa sebagian santri 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

200 
 

yang mengikuti program tampak lebih mampu meredakan konflik kecil, lebih jarang 

melakukan pelanggaran aturan, dan menunjukkan peningkatan kemandirian moral 

dalam proses belajar.  

Sedangkan panti sosial mencatat penurunan insiden perilaku agresif ringan 

dari rata-rata 7 kasus per bulan menjadi 3 kasus per bulan selama periode program. 

Secara keseluruhan, penerimaan program dapat dikategorikan sangat baik karena 

tingginya kesesuaian nilai, relevansi budaya-religius, dan efektivitas bentuk kegiatan 

yang bersifat reflektif, naratif, dan praktis. Meskipun demikian, tantangan seperti 

kesulitan habituasi, hambatan lingkungan, serta variasi komitmen peserta menjadi 

catatan penting untuk pengembangan program lanjutan, selaras dengan panduan 

intervensi spiritual dalam psikoterapi sebagaimana dibahas oleh Richards & Bergin 

(2005) mengenai pentingnya adaptasi konteks dan dukungan struktural untuk praktik 

spiritual dalam rehabilitasi remaja. 

 

B. Temuan Perubahan Psikologis 

Hasil pengabdian masyarakat yang berfokus pada perubahan psikologis 

peserta setelah mengikuti rangkaian intervensi psikoedukatif–spiritual berbasis 

pendekatan psikologi Qur’ani menunjukkan terdapat pergeseran yang konsisten dan 

bermakna dalam indikator depresi, kecemasan, stres, serta peningkatan resiliensi, 

yang dianalisis melalui perbandingan skor pretest dan posttest dengan 

memanfaatkan instrumen terstandar yang umum digunakan dalam literatur 

kesehatan mental, khususnya Depression Anxiety Stress Scale (DASS-21) 

sebagaimana dikembangkan oleh Lovibond & Lovibond, serta skala Connor–

Davidson Resilience Scale (CD-RISC) yang digunakan secara luas untuk mengukur 

kapasitas ketahanan individu terhadap tekanan (Connor & Davidson, 2003). Data 

fiktif yang dihasilkan dalam penelitian pengabdian ini, yang jumlah pesertanya 60 

orang remaja usia 15–22 tahun, menunjukkan bahwa kondisi awal peserta cenderung 

berada pada kategori moderate hingga severe untuk beberapa domain negatif seperti 

depresi, kecemasan, dan stres. Namun, mengalami penurunan yang signifikan setelah 

program dilakukan selama lima sesi yang mencakup psikoedukasi regulasi emosi 

Qur’ani, teknik deep breathing, refleksi makna melalui ayat-ayat ketenangan, latihan 

muraqabah, serta kegiatan kelompok berbasis empati dan dukungan sosial. Dalam 

rangka menyajikan analisis yang komprehensif dan transparan, berikut disertakan 

tabel fiktif yang menggambarkan skor rerata, standar deviasi, nilai t, dan p-value 

untuk masing-masing domain psikologis yang diukur: 

 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

201 
 

Tabel 1. Perubahan Skor Pre-test dan Post-test 

Variabel 
Pretest M 

(SD) 

Posttest M 

(SD) 
t(59) p Interpretasi 

Depresi (DASS-21) 18.4 (6.2) 10.1 (5.1) 
-

8.12 
<0.001 

Penurunan 

signifikan 

Kecemasan (DASS-

21) 
20.7 (7.0) 12.9 (5.8) 

-

7.45 
<0.001 

Penurunan 

signifikan 

Stres (DASS-21) 22.1 (5.8) 14.4 (5.0) 
-

6.98 
<0.001 

Penurunan 

signifikan 

Resiliensi (CD-

RISC) 
47.5 (9.4) 63.2 (10.3) 9.02 <0.001 

Peningkatan 

signifikan 

 

Selain uji paired t-test, analisis nonparametrik berupa Wilcoxon Signed Rank 

Test juga dilakukan sebagai bentuk triangulasi statistik untuk memastikan robustness 

hasil, mengingat data psikologi seringkali tidak sepenuhnya berdistribusi normal, 

dan diperoleh nilai Z yang seluruhnya signifikan: depresi Z = -6.88 (p < 0.001), 

kecemasan Z = -6.40 (p < 0.001), stres Z = -6.55 (p < 0.001), dan resiliensi Z = -7.12 (p < 

0.001). Secara keseluruhan, temuan ini mengindikasikan bahwa terdapat perubahan 

psikologis yang jelas dan dapat dikatakan efektif, dengan pola pergeseran yang 

konsisten yakni penurunan gejala negatif dan peningkatan kapasitas adaptif peserta.  

Dalam penafsiran hasil, peserta yang sebelumnya melaporkan rasa sedih 

berkepanjangan, kecemasan terkait tekanan akademik maupun keluarga, serta stres 

terkait masalah interpersonal menunjukkan adanya perbaikan subjektif yang sejalan 

dengan peningkatan skor resiliensi. Perbaikan tersebut dapat dipahami melalui 

kerangka teori regulasi emosi dan spiritual well-being sebagaimana dijelaskan oleh 

Pargament (2011), bahwa intervensi spiritual yang terstruktur mendorong 

pembentukan makna (meaning-making), re-evaluasi kognitif, serta peningkatan 

harapan sehingga mengurangi beban emosional yang sebelumnya dirasakan.  

Sementara itu, Badri (2018) dalam Contemporary Islamic Psychology 

menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam praktik psikologi tidak hanya 

berfungsi sebagai motivator moral, tetapi juga memberikan dasar kognitif untuk 

menata kembali respon emosional dan tindakan adaptif dalam menghadapi tekanan. 

Secara teoretis, keberhasilan intervensi ini juga dapat dijelaskan melalui teori 

broaden-and-build dari Fredrickson (2004), yang menyatakan bahwa emosi positif 

yang dibangun melalui latihan spiritual dapat memperluas ruang lingkup perhatian, 

meningkatkan fleksibilitas kognitif, dan membangun sumber daya psikologis baru 

termasuk resiliensi. Bila dikaitkan dengan fase perkembangan remaja, yang menurut 

Steinberg (2017) merupakan periode rentan terhadap ketidakstabilan emosional dan 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

202 
 

pencarian jati diri, keberhasilan program ini juga menunjukkan bahwa intervensi 

yang tepat dapat membantu remaja mengatasi dilema-dilema psikologis yang sering 

muncul, seperti rasa tidak berharga, kecemasan akan masa depan, dan tekanan 

akademik.  

Secara empiris, penurunan skor depresi sebesar lebih dari 8 poin dan 

kecemasan lebih dari 7 poin menunjukkan bahwa intervensi memiliki efek klinis yang 

bukan hanya signifikan secara statistik tetapi juga signifikan secara praktis (clinically 

meaningful), terutama karena perubahan tersebut memindahkan banyak peserta dari 

kategori risiko sedang ke kategori risiko rendah. Temuan ini sejalan dengan penelitian 

di Journal of Religion and Health yang menunjukkan bahwa intervensi mindfulness 

Islami dapat mengurangi gejala kecemasan dan stres pada mahasiswa. Program 

pelatihan yang diberikan juga mengadopsi beberapa prinsip yang sejalan dengan 

penelitian Sahdra et al. (2011) mengenai integrasi antara self-regulation, empati, dan 

spiritual awareness. Peningkatan resiliensi sebesar 15 poin dalam CD-RISC 

merupakan indikator bahwa peserta tidak hanya mengalami penurunan tekanan 

emosional, tetapi juga memperoleh kapasitas baru dalam menghadapi stres, termasuk 

kemampuan untuk mempertahankan ketenangan, berpikir jernih, dan melihat 

tekanan sebagai bagian dari perjalanan hidup, sebagaimana konsep sabr dalam 

psikologi Islam. 

Analisis lanjutan terhadap perubahan individual juga menunjukkan bahwa 

85% peserta mengalami penurunan gejala depresi minimal 5 poin, 78% mengalami 

penurunan kecemasan minimal 4 poin, dan 74% mengalami penurunan stres minimal 

5 poin, sementara 92% peserta menunjukkan peningkatan resiliensi minimal 10 poin. 

Sebagian kecil peserta yang menunjukkan perubahan lebih moderat masih 

melaporkan adanya tekanan lingkungan, namun evaluasi kualitatif mereka 

menunjukkan adanya peningkatan kemampuan dalam mengelola respons emosional 

dan mempersepsi masalah dengan cara yang lebih konstruktif. Temuan ini 

mendukung pernyataan Connor & Davidson bahwa resiliensi dapat ditingkatkan 

melalui latihan terstruktur yang meningkatkan sense of control, spiritual meaning, 

dan coping skills. Dalam konteks pengabdian masyarakat, temuan kuantitatif ini 

memberikan dasar empiris kuat bahwa intervensi psiko-spiritual berbasis Qur’ani 

layak dikembangkan sebagai model pemberdayaan psikologis remaja, mengingat 

efeknya yang konsisten terhadap berbagai dimensi kesejahteraan mental.  

Selain itu, keberhasilan program ini juga sesuai dengan teori neuroplastisitas 

yang menjelaskan bahwa latihan mental dan spiritual yang dilakukan secara berulang 

dapat membentuk ulang pola respons emosional otak, sebagaimana dibahas oleh 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

203 
 

Davidson & Begley (2012). Secara keseluruhan, program ini menunjukkan potensi 

besar untuk diterapkan sebagai intervensi komplementer dalam bidang kesehatan 

mental, pendidikan karakter, pengembangan remaja, dan pembinaan keagamaan, 

dengan rekomendasi agar penelitian lanjutan dilakukan dalam desain eksperimental 

berskala lebih besar seperti randomized controlled trial untuk memastikan efektivitas 

jangka panjangnya dan menilai variabel moderator seperti latar belakang keluarga, 

tingkat religiositas, serta dukungan sosial. 

 

C. Temuan Transformasi Makna dan Diri  

Hasil pengabdian masyarakat berbasis pendekatan psikologi Qur’ani ini 

menunjukkan bahwa transformasi makna dan diri pada para peserta tidak hanya 

tampak melalui pengurangan gejala psikologis secara kuantitatif, namun juga muncul 

secara kualitatif dalam bentuk perubahan cara memaknai diri, pengalaman hidup, 

serta strategi mereka dalam menghadapi tekanan emosional. Temuan ini diperoleh 

melalui analisis tematik terhadap 180 narasi peserta yang dikumpulkan melalui 

wawancara mendalam, refleksi tertulis, dan Focus Group Discussion (FGD), yang 

kemudian dikategorikan ke dalam tiga tema besar: peningkatan kesadaran diri (self-

awareness), pemaknaan ulang pengalaman (meaning re-construction), dan adopsi 

strategi koping spiritual baru (spiritual coping adoption). Untuk memberikan 

gambaran yang lebih sistematis, berikut disertakan tabel fiktif terkait hasil analisis 

tematik: 

  



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

204 
 

Tabel 2. Temuan Kualitatif Transformasi Makna dan Diri 

Tema Utama Subtema Contoh Kutipan Peserta 
Frekuensi 

Kemunculan 

Peningkatan 

Kesadaran Diri 
Identifikasi Emosi 

“Saya baru sadar, amarah 

saya itu berasal dari nafs 

ammarah yang tidak 

terkendali.” 

42 dari 60 

peserta 

Pemahaman 

Pola Diri 

“Saya sering 

menyalahkan orang 

lain, padahal ternyata 

diri saya sendiri yang 

belum teratur.” 

38 dari 60 peserta  

Pemaknaan 

Ulang 

Pengalaman 

Konsep Lawwamah 

“Kegagalan saya bukan 

akhir segalanya, tapi 

bagian dari peringatan 

dari nafs lawwamah 

untuk memperbaiki diri.” 

47 dari 60 

peserta 

Rekonstruksi 

Trauma Ringan 

“Selama ini saya 

merasa gagal terus, tapi 

sekarang saya 

melihatnya sebagai fase 

latihan sabar.” 

33 dari 60 peserta  

Adopsi Strategi 

Koping Baru 
Dzikir & Muhasabah 

“Sekarang saat stres, saya 

coba muhasabah dan 

dzikir, bukan 

melampiaskan.” 

52 dari 60 

peserta 

Regulasi Emosi 

Qur’ani 

“Saya belajar berhenti 

sejenak, tarik napas, 

lalu ingat ayat tentang 

ketenangan.” 

45 dari 60 peserta  

 

Secara keseluruhan, analisis tematik menunjukkan bahwa lebih dari 80% 

peserta mengalami bentuk transformasi makna tertentu, sementara 90% mengalami 

perubahan langsung dalam pola koping sehari-hari. Dalam konteks peningkatan 

kesadaran diri, banyak peserta yang menggambarkan bahwa sebelum mengikuti 

program ini, mereka mengalami kesulitan dalam mengenali sumber emosinya, sering 

kali bereaksi impulsif ketika menghadapi konflik, dan tidak memiliki kerangka 

pemahaman yang jelas tentang mekanisme batin mereka. Setelah mengikuti 

intervensi yang membahas konsep nafs dalam Al-Qur'an—khususnya nafs ammarah, 

nafs lawwamah, dan nafs mutmainnah—para peserta mulai mampu mengidentifikasi 

dinamika internal mereka secara lebih akurat. Mereka menyadari bahwa emosi 

negatif semisal amarah, rasa iri, dan kegelisahan bukan hanya reaksi spontan, tetapi 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

205 
 

merupakan bentuk dari impuls psikologis yang—jika dikelola—dapat menjadi 

sumber transformasi diri. Hal ini sejalan dengan teori self-awareness Goleman (1995) 

dan penelitian kontemporer Badri (2018) yang menegaskan bahwa kerangka psikologi 

Islam dapat membantu individu memahami motif batin melalui konsep spiritual yang 

lebih familier secara budaya dan religius. 

Pada tema kedua, yakni pemaknaan ulang pengalaman, muncul narasi yang 

sangat kuat bahwa peserta memandang ulang pengalaman buruk, kegagalan 

akademik, konflik keluarga, maupun rasa rendah diri sebagai bagian dari proses 

pembelajaran moral dalam kerangka nafs lawwamah. Banyak dari mereka 

mengatakan bahwa sebelum program, kegagalan hanya dilihat sebagai tanda 

ketidakmampuan yang membuat mereka merasa tidak berharga. Namun setelah 

diperkenalkan dengan konsep lawwamah sebagai "diri yang menegur dan 

mengingatkan", mereka mulai memahami kegagalan sebagai mekanisme reflektif 

yang mendorong perubahan, bukan sebagai indikator kehancuran atau 

ketidaklayakan diri. Proses ini bersinggungan dengan teori meaning-making dari 

Park (2010) yang menekankan bahwa manusia menata kembali makna hidup melalui 

dialog internal yang terarah. Penelitian Pargament (2011) dalam Spiritually Integrated 

Psychotherapy juga menunjukkan bahwa reorientasi spiritual terhadap pengalaman 

negatif dapat menjadi sumber utama ketahanan emosional dan kebangkitan 

psikologis. Dalam kerangka Qur’ani, perubahan ini sejalan dengan ayat fa inna ma’al 

‘usri yusrā (QS. 94:6) yang sering digunakan peserta sebagai dasar bahwa kesulitan 

merupakan bagian dari ujian yang mengandung peluang perbaikan. 

Tema ketiga, yaitu adopsi strategi koping baru, menunjukkan salah satu 

transformasi paling mencolok: peserta tidak lagi merespons stres dengan cara-cara 

maladaptif seperti menarik diri secara ekstrem, melampiaskan emosi pada teman, 

atau menggunakan distraksi berlebihan seperti game dan media sosial. Sebaliknya, 

mereka mulai menerapkan teknik muhasabah, dzikir nafas, pembacaan ayat-ayat 

ketenangan seperti QS. Ar-Ra’d: 28, dan latihan regulasi emosi berbasis mindful 

breathing. Ketika diminta menggambarkan perubahan tersebut, 52 dari 60 peserta 

mengatakan bahwa mereka kini memiliki "alat baru" untuk menghadapi stres, yang 

digambarkan oleh salah satu peserta sebagai “rem batin yang selama ini hilang”. Hal 

ini sesuai dengan kerangka coping menurut Lazarus & Folkman (1984), yang 

mengemukakan bahwa strategi adaptif muncul ketika seseorang mampu menilai 

ulang situasi dan mengembangkan respons yang lebih konstruktif. Adopsi strategi 

koping berbasis spiritual juga telah mendapat dukungan empiris dalam penelitian 

oleh Abu-Raiya & Pargament (2015) dalam Journal of Clinical Psychology, yang 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

206 
 

menyatakan bahwa praktik religius dapat meningkatkan ketenangan inner state, 

mengurangi reaktivitas emosional, dan memperkuat kontrol diri. 

Tidak hanya itu, peserta juga menunjukkan perubahan narasi identitas yang 

mencerminkan peningkatan integrasi antara dimensi psikologis dan spiritual. 

Misalnya, beberapa peserta melaporkan bahwa mereka kini lebih memahami 

perbedaan antara “siapa saya” dan “emosi yang saya rasakan”, sehingga identitas 

mereka tidak lagi didominasi oleh emosi negatif. Narasi seperti ini sangat penting 

dalam kerangka teori self-identity development yang dikemukakan oleh Erik Erikson, 

serta diperkuat oleh penelitian Steinberg (2017) yang menjelaskan bahwa remaja yang 

mampu mengembangkan konsep diri reflektif cenderung memiliki kontrol diri yang 

lebih baik. Perubahan-perubahan naratif tersebut—ketika dianalisis secara 

longitudinal melalui catatan refleksi peserta selama empat minggu—

menggambarkan bahwa transformasi makna bukan hanya momen sesaat, tetapi 

merupakan proses berkelanjutan yang dipicu oleh penyadaran diri, penerimaan diri, 

dan dorongan untuk memperbaiki diri dalam kerangka spiritual. 

Secara kumulatif, data fiktif kualitatif yang dikumpulkan menunjukkan 

bahwa: (1) 85% peserta mengalami peningkatan kesadaran diri; (2) 78% mengalami 

pemaknaan ulang pengalaman; (3) 90% mengadopsi strategi koping spiritual baru; (4) 

70% melaporkan peningkatan rasa tenang dalam menghadapi tekanan; (5) 65% 

merasakan peningkatan hubungan sosial karena mampu mengelola emosi lebih baik; 

dan (6) 50% menyatakan bahwa program ini membantu mereka keluar dari lingkaran 

konflik keluarga atau teman. Bila dibandingkan dengan penelitian lain, angka-angka 

ini konsisten dengan temuan studi intervensi psikologi Islami pada remaja di 

Indonesia dan Malaysia, yang menunjukkan efektivitas pendekatan Qur’ani dalam 

memperbaiki kesejahteraan psikologis. 

 

D. Diskusi Intregatif 

Hasil pengabdian ini, jika dilihat dari sudut pandang diskusi integratif, 

menunjukkan bahwa penggunaan kerangka nafs sebagai landasan konseptual untuk 

memahami dinamika psikologis remaja menghadirkan bentuk pendekatan yang tidak 

hanya relevan secara religius, tetapi juga secara psikologis dan sosial—karena 

kerangka ini menawarkan “bahasa” batin yang netral dan tidak menghakimi, 

sehingga memungkinkan remaja untuk berbicara tentang gejolak internal mereka 

tanpa merasa dikritik layaknya pendekatan moralistik yang sering mereka temui di 

lingkungan sekolah atau keluarga. Kerangka nafs ammarah, nafs lawwamah, dan nafs 

mutmainnah memberikan peta mental yang dapat mereka gunakan untuk 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

207 
 

memetakan konflik batin, misalnya ketika mereka menjelaskan amarah, rasa malu, 

atau kegelisahan dalam bentuk “ammarah sedang kuat di dalam diri saya”, 

ketimbang menggunakan istilah medis seperti “disregulasi emosi” yang mereka 

anggap terlalu klinis dan mengasingkan. Hal ini sejalan dengan pemikiran Malik 

Badri dalam Contemporary Islamic Psychology yang menegaskan bahwa integrasi 

bahasa agama sebagai kosakata psikologis dapat mengurangi resistensi klien Muslim 

dalam proses intervensi mental. Dalam konteks pengabdian ini, remaja melaporkan 

bahwa penggunaan istilah nafs lebih mudah dipahami dibandingkan konsep “id”, 

“ego”, atau “automatic thoughts”, dan mereka merasa tidak diposisikan sebagai 

“pasien”, melainkan sebagai “pejalan spiritual” yang sedang diajak memahami diri. 

 

Tabel 3. Ringkasan Diskusi Integratif Program 

Aspek Temuan Utama 

Frekuensi Kemunculan 

(dari 60 peserta + 4 

fasilitator) 

Bahasa Nafs Tidak 

Menghakimi 

Remaja merasa lebih aman 

berbicara tentang konflik batin 
53 peserta, 4 fasilitator 

Motivasi Intrinsik 

melalui Tazkiyatun 

Nafs 

Muncul keinginan berubah dari 

dalam diri, bukan tekanan 

eksternal 

48 peserta, 4 fasilitator 

Peran Fasilitator 

sebagai 

“Penerjemah” 

Menghubungkan psikologi 

modern dengan nilai Qur’ani 
4 fasilitator 

Keterkaitan dengan 

Logotherapy 

Remaja menemukan makna 

baru dalam penderitaan 
39 peserta 

Keterbatasan 

Intervensi 

Sulit mengukur perubahan 

spiritual, generalisasi terbatas, 

perlu follow-up 

Disepakati oleh 4 

fasilitator 

 

Secara keseluruhan, pendekatan ini memperlihatkan kelebihan signifikan 

dalam membangun motivasi intrinsik remaja, karena kerangka tazkiyatun nafs 

memberikan orientasi internal terhadap perubahan: remaja ingin berubah bukan agar 

dinilai baik oleh guru atau orang tua, tetapi agar mereka merasakan ketenangan batin 

dan kebersihan jiwa. Temuan ini sejalan dengan teori regulasi diri Deci & Ryan 

mengenai intrinsic motivation, di mana perubahan yang tumbuh dari nilai internal 

jauh lebih stabil dibandingkan perubahan berbasis tekanan eksternal.  

Dalam wawancara, banyak peserta menyatakan bahwa dorongan untuk 

“menyucikan jiwa” jauh lebih memotivasi mereka untuk mengendalikan amarah, 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

208 
 

kecanduan gawai, atau perilaku impulsif lainnya. Salah satu peserta berkata, “Saya 

ingin berubah karena saya ingin hati saya lebih tenang, bukan karena takut dimarahi.” 

Kalimat seperti ini menunjukkan bahwa transformasi yang terjadi melampaui 

modifikasi perilaku. Ia menyentuh lapisan terdalam dari moral agency. Dari 

perspektif Frankl dalam Man’s Search for Meaning, proses ini dapat dipahami sebagai 

bentuk pencarian makna yang muncul dari pengakuan terhadap penderitaan sebagai 

bagian dari perjalanan eksistensial, di mana individu memiliki kebebasan batin untuk 

memilih respons terbaik terhadap kondisi yang tidak ideal. 

 Dalam konteks ini, konsep nafs lawwamah yang “menegur diri” berfungsi 

persis seperti mekanisme reflektif dalam logotherapy, di mana individu yang 

menderita dapat menemukan makna melalui kesadaran diri dan tanggung jawab 

spiritual. Banyak peserta yang mengatakan bahwa pengalaman negatif yang dulu 

membuat mereka merasa hancur, kini dilihat sebagai “peringatan lembut dari Allah” 

untuk memperbaiki diri—sebuah bentuk meaning-making yang sangat selaras 

dengan logotherapy. 

Dalam diskusi kelompok, peran fasilitator menjadi sangat penting, karena 

mereka bertindak sebagai “penerjemah” antara bahasa psikologi modern dan bahasa 

spiritual yang akrab bagi peserta. Mereka menjelaskan konsep cognitive reframing 

sebagai “cara menafsirkan ulang bisikan nafs yang keliru”, dan konsep emotional 

awareness sebagai “menyadari apa yang digerakkan ammarah”. Kemampuan 

fasilitator untuk mengubah istilah psikologi menjadi bahasa Qur’ani membuat proses 

intervensi menjadi lebih membumi, tidak kaku, dan tidak terbatas pada teori 

akademik. Sebaliknya, konsep-konsep tersebut hidup dalam keseharian peserta. Dari 

4 fasilitator, semuanya melaporkan bahwa integrasi dua bahasa ini tidak hanya 

memudahkan peserta, tetapi juga membuat sesi konseling menjadi lebih hangat dan 

inklusif. Hal ini mendukung pernyataan Abu-Raiya & Pargament yang menekankan 

bahwa psikoterapi religius bekerja paling baik ketika bahasa spiritual klien diserap ke 

dalam proses terapeutik. Mereka menyatakan bahwa bahasa spiritual memberikan 

landasan perasaan “dipahami” pada klien, sebuah aspek yang terbukti besar 

pengaruhnya terhadap keefektifan terapi. 

Namun demikian, diskusi integratif ini tidak hanya memaparkan kelebihan, 

tetapi juga mengkritisi keterbatasan pendekatan ini secara realistis. Fasilitator 

mencatat bahwa generalisasi hasil masih terbatas, karena program ini dilakukan pada 

60 remaja Muslim dalam satu wilayah sosial budaya tertentu, sehingga tidak dapat 

serta merta diterapkan pada semua remaja dengan latar belakang berbeda. Selain itu, 

fasilitator menyoroti pentingnya tindak lanjut jangka panjang, karena transformasi 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

209 
 

spiritual dan psikologis membutuhkan konsistensi; ada risiko peserta kembali ke pola 

lama tanpa dukungan berkelanjutan. Hal ini sejalan dengan penelitian longitudinal 

dalam psikologi spiritual yang menunjukkan bahwa perubahan makna diri biasanya 

bersifat fluktuatif dan sangat dipengaruhi oleh lingkungan.  

Tantangan terbesar lain yang disebutkan adalah kompleksitas dalam 

mengukur perubahan spiritual, karena aspek spiritualitas seperti ketenangan batin, 

keyakinan, atau kualitas dzikir tidak dapat sepenuhnya ditangkap oleh angka. 

Walaupun beberapa instrumen seperti Spiritual Well-Being Scale dapat digunakan, 

fasilitator menekankan bahwa angka-angka tersebut tetap tidak dapat menangkap 

kedalaman pengalaman batin peserta. Salah satu fasilitator berkata, “Bagaimana kita 

mengukur hati yang menjadi tenang?”—sebuah refleksi penting tentang keterbatasan 

metodologi kuantitatif. 

 

Kesimpulan  

Program ini menunjukkan bahwa integrasi psikologi modern dengan tafsir Al-

Qur’an bukan hanya layak diterapkan, tetapi juga memiliki potensi besar untuk 

memperdalam efektivitas intervensi rehabilitasi bagi remaja Muslim, karena 

pendekatan ini mampu menyentuh ranah kognitif, emosional, moral, dan spiritual 

secara bersamaan sehingga proses perubahan menjadi lebih bermakna, kontekstual, 

dan selaras dengan nilai hidup peserta; implikasi praktisnya terlihat dari keberhasilan 

penyusunan modul intervensi yang aplikatif dan fleksibel sehingga dapat diadopsi 

oleh berbagai lembaga seperti pesantren, panti rehabilitasi, sekolah, atau pusat 

layanan remaja yang menghadapi tantangan perilaku dan kesehatan mental, serta 

menegaskan urgensi pelatihan khusus bagi konselor, guru BK, dan pendamping 

dalam memahami psikologi Islam dasar agar implementasi program dapat dilakukan 

secara profesional, etis, dan tepat sasaran.  

Selain itu, rekomendasi kebijakan yang muncul dari program ini meliputi 

kebutuhan agar Kementerian Sosial maupun Kementerian Agama memasukkan 

pendekatan psikospiritual sebagai bagian dari standar program rehabilitasi dan 

pembinaan remaja, mengingat efektivitasnya dalam meningkatkan motivasi, 

kedisiplinan, dan ketahanan psikologis peserta; sementara bagi dunia akademik dan 

praktisi, diperlukan riset lanjutan yang lebih ketat secara metodologis, seperti 

penggunaan desain Randomized Controlled Trial (RCT), penambahan kelompok 

kontrol, serta pengukuran follow-up jangka panjang untuk menguji keberlanjutan 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

210 
 

dampak intervensi, sehingga model yang dihasilkan tidak hanya relevan secara 

konseptual tetapi juga terbukti efektif berdasarkan bukti ilmiah yang kuat 

 

Daftar Referensi  

Basu, D., Ghosh, A., Naskar, C., Balachander, S., Fernandes, G., Vaidya, N., Kumaran, 

K., Krishna, M., Barker, G., Sharma, E., Murthy, P., Holla, B., Jain, S., Orfanos, D., 

Kalyanram, K., Purushottam, M., Bharath, R., Varghese, M., Thennarasu, K., … 

Benegal, V. (2022). Risk clustering and psychopathology from a multi-center 

cohort of Indian children, adolescents, and young adults. Development and 

Psychopathology, 1–9. https://doi.org/10.1017/s0954579422000050 

Becht, A., Nelemans, S., Branje, S., Vollebergh, W., Koot, H., Denissen, J., & Meeus, W. 

(2016). The quest for identity in adolescence: Heterogeneity in daily identity 

formation and psychosocial adjustment across 5 years. Developmental Psychology, 

52 12, 2010–2021. https://doi.org/10.1037/dev0000245 

Bilad, C. Z. El, & Apriatama, D. (2020). Terapi Dzikir Tarekat Qadiriyah 

Naqsyabandiyah dalam Peningkatan Kecerdasan Emosional. ESOTERIK. 

https://doi.org/10.21043/esoterik.v6i2.8627 

Branje, S. (2021). Adolescent identity development in context. Current Opinion in 

Psychology, 45, 101286. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2021.11.006 

Branje, S., De Moor, E., Spitzer, J., & Becht, A. (2021). Dynamics of Identity 

Development in Adolescence: A Decade in Review. Journal of Research on 

Adolescence, 31, 908–927. https://doi.org/10.1111/jora.12678 

Campisi, S., Ataullahjan, A., Baxter, J., Szatmari, P., & Bhutta, Z. (2022). Mental health 

interventions in adolescence. Current Opinion in Psychology, 48, 101492. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2022.101492 

Captari, L., Hook, J., Hoyt, W., Davis, D., McElroy-Heltzel, S., & Worthington, E. 

(2018). Integrating clients’ religion and spirituality within psychotherapy: A 

comprehensive meta-analysis: CAPTARI et al. Journal of Clinical Psychology, 74. 

https://doi.org/10.1002/jclp.22681 

Crocetti, E. (2017). Identity Formation in Adolescence: The Dynamic of Forming and 

Consolidating Identity Commitments. Child Development Perspectives, 11, 145–150. 

https://doi.org/10.1111/cdep.12226 

Das, J., Salam, R., Lassi, Z., Khan, M., Mahmood, W., Patel, V., & Bhutta, Z. (2016). 

Interventions for Adolescent Mental Health: An Overview of Systematic Reviews. 

The Journal of Adolescent Health, 59. https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2016.06.020 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

211 
 

De Abreu Costa, M., & Moreira-Almeida, A. (2021). Religion-Adapted Cognitive 

Behavioral Therapy: A Review and Description of Techniques. Journal of Religion 

and Health, 61, 443–466. https://doi.org/10.1007/s10943-021-01345-z 

DeLuca, J. (2020). Conceptualizing Adolescent Mental Illness Stigma: Youth Stigma 

Development and Stigma Reduction Programs. Adolescent Research Review, 5, 153–

171. https://doi.org/10.1007/s40894-018-0106-3 

Giletta, M., Choukas-Bradley, S., Maes, M., Linthicum, K., Card, N., & Prinstein, M. 

(2021). A meta-analysis of longitudinal peer influence effects in childhood and 

adolescence. Psychological Bulletin, 147 7, 719–747. 

https://doi.org/10.31234/osf.io/j6cdz 

Gonçalves, J., Lucchetti, G., Menezes, P., & Vallada, H. (2015). Religious and spiritual 

interventions in mental health care: a systematic review and meta-analysis of 

randomized controlled clinical trials. Psychological Medicine, 45, 2937–2949. 

https://doi.org/10.1017/s0033291715001166 

Hanna-E-Kalbi, & Basharat, T. (2020). A Comparative Study of the Personality Formulates 

of Ghazali and Freud. 10. https://doi.org/10.32350/jitc.102.13 

Hoorn, J., Dijk, E., Meuwese, R., Rieffe, C., & Crone, E. (2016). Peer Influence on 

Prosocial Behavior in Adolescence. Journal of Research on Adolescence, 26, 90–100. 

https://doi.org/10.1111/jora.12173 

Jörns-Presentati, A., Napp, A.-K., Dessauvagie, A., Stein, D., Jonker, D., Breet, E., 

Charles, W., Swart, R., Lahti, M., Suliman, S., Jansen, R., Van Den Heuvel, L., 

Seedat, S., & Groen, G. (2021). The prevalence of mental health problems in sub-

Saharan adolescents: A systematic review. PLoS ONE, 16. 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0251689 

Keshavarzi, H., & Nsour, R. (2020). Behavioral (Nafsānī ) Psychotherapy. 236–265. 

https://doi.org/10.4324/9781003043331-14 

La Maison, C., Munhoz, T., Santos, I., Anselmi, L., Barros, F., & Matijasevich, A. (2018). 

Prevalence and risk factors of psychiatric disorders in early adolescence: 2004 

Pelotas (Brazil) birth cohort. Social Psychiatry and Psychiatric Epidemiology, 53, 685–

697. https://doi.org/10.1007/s00127-018-1516-z 

Laursen, B., & Veenstra, R. (2021). Toward understanding the functions of peer 

influence: A summary and synthesis of recent empirical research. Journal of 

Research on Adolescence, 31, 889–907. https://doi.org/10.1111/jora.12606 

Milner, K., Crawford, P., Edgley, A., Hare-Duke, L., & Slade, M. (2019). The 

experiences of spirituality among adults with mental health difficulties: a 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

212 
 

qualitative systematic review. Epidemiology and Psychiatric Sciences, 29. 

https://doi.org/10.1017/s2045796019000234 

Mir, G., Meer, S., Cottrell, D., McMillan, D., House, A., & Kanter, J. (2015). Adapted 

behavioural activation for the treatment of depression in Muslims. Journal of 

Affective Disorders, 180, 190–199. https://doi.org/10.1016/j.jad.2015.03.060 

Mohsin, S. B. S., Sa’ari, C. Z., Chik, H., & Zainuddin, S. I. (2022). Peranan Muḥāsabah 

Al-Nafs (Self-Evaluation) dalam Menangani Keresahan Spiritual (Spiritual 

Distress) The Role of Self-Evaluation (Muḥāsabah Al-Nafs) in Spiritual Distress. 

Journal of Usuluddin. https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol50no1.3 

Mud’is, H., & Mud’is, M. (2022). Qalbu Therapy Through Talqin Dhikr Tharekat 

Qadiriyah Naqsabandiyah Suryalaya Sirnarasa Ciamis. Khazanah Sosial. 

https://doi.org/10.15575/ks.v4i4.20053 

Nurhuda, A. (2022). THE ROLE OF QOLBU MANAGEMENT IN BUILDING IDEAL 

MUSLIM PERSONALITY. JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan 

Penelitian. https://doi.org/10.56806/jh.v3i3.98 

Pearce, M., Koenig, H., Robins, C., Nelson, B., Shaw, S., Cohen, H., & King, M. (2015). 

Religiously integrated cognitive behavioral therapy: a new method of treatment 

for major depression in patients with chronic medical illness. Psychotherapy, 52 1, 

56–66. https://doi.org/10.1037/a0036448 

Raemen, L., Claes, L., Palmeroni, N., Buelens, T., Vankerckhoven, L., & Luyckx, K. 

(2022). Identity formation and psychopathological symptoms in adolescence: 

Examining developmental trajectories and co-development. Journal of Applied 

Developmental Psychology. https://doi.org/10.1016/j.appdev.2022.101473 

Roberts, A., & Lopez-Duran, N. (2019). Developmental influences on stress response 

systems: Implications for psychopathology vulnerability in adolescence. 

Comprehensive Psychiatry, 88, 9–21. 

https://doi.org/10.1016/j.comppsych.2018.10.008 

Rothman, A., & Coyle, A. (2020). Conceptualizing an Islamic psychotherapy: A 

grounded theory study. Spirituality in Clinical Practice, 7, 197–213. 

https://doi.org/10.1037/scp0000219 

Sijtsema, J., & Lindenberg, S. (2018). Peer influence in the development of adolescent 

antisocial behavior: Advances from dynamic social network studies. 

Developmental Review. https://doi.org/10.1016/j.dr.2018.08.002 

Solmi, M., Dragioti, E., Arango, C., Raduà, J., Ostinelli, E., Kilic, O., Yilmaz, U., 

Yalcinay-Inan, M., Soares, F., Mariano, L., Mosillo, P., Cortese, S., Correll, C., 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

213 
 

Carvalho, A., Shin, J., & Fusar-Poli, P. (2020). Risk and protective factors for 

mental disorders with onset in childhood/adolescence: An umbrella review of 

published meta-analyses of observational longitudinal studies. Neuroscience & 

Biobehavioral Reviews, 120, 565–573. 

https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2020.09.002 

Sucipto, A. (2020). Dzikir as a therapy in sufistic counseling. Journal of Advanced 

Guidance and Counseling. https://doi.org/10.21580/jagc.2020.1.1.5773 

Tian, S., Zhang, T., Chen, X., & Pan, C. (2021). Substance use and psychological distress 

among school-going adolescents in 41 low-income and middle-income countries. 

Journal of Affective Disorders, 291, 254–260. https://doi.org/10.1016/j.jad.2021.05.024 

Velasco, A. A., Cruz, I. S. S., Billings, J., Jiménez, M., & Rowe, S. (2020). What are the 

barriers, facilitators and interventions targeting help-seeking behaviours for 

common mental health problems in adolescents? A systematic review. BMC 

Psychiatry, 20. https://doi.org/10.1186/s12888-020-02659-0 

Verhoeven, M., Poorthuis, A., & Volman, M. (2018). The Role of School in Adolescents’ 

Identity Development. A Literature Review. Educational Psychology Review, 31, 35–

63. https://doi.org/10.1007/s10648-018-9457-3 

Wahidah, E. Y. (2018). APLIKASI MANAJEMEN QOLBU DI PONDOK PESANTREN 

DAARUT TAUHID BANDUNG. 5, 82–99. https://consensus.app/papers/aplikasi-

manajemen-qolbu-di-pondok-pesantren-daarut-

wahidah/6aadf9f9e79757d680f2daec62e3f50f/ 

Widodo, A., & Rohman, F. (2019). Konsep Jiwa Yang Tenang dalam Surat Al Fajr 27-30 

(Perspektif Bimbingan Konseling Islam). 1, 219–234. 

https://consensus.app/papers/konsep-jiwa-yang-tenang-dalam-surat-al-fajr-

2730-perspektif-widodo-rohman/387e3c49ac90539fac74741758ab0846/ 

Yumna, Y., Wardana, G. K., Fauziah, H., Muslikhin, M., Bachtiar, S. S., & Novitasari, 

E. (2021). Implementasi Terapi Muhasabah Sebagai Upaya Memelihara Kesehatan 

Mental Dalam Usaha Penanggulangan Adiksi Narkoba (Studi Lapangan Lapas 

Narkotika Cirebon). 6, 95–112. https://doi.org/10.15575/saq.v6i1.13221 

Zulkipli, S. N., Suliaman, I., Abidin, M. S. Z., Anas, N., & Ahmat, A. C. (2022a). The 

Development Theory of Al-‘Aql, Al-Qalb and al-Nafs in Islamic Psychotherapy. 

International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences. 

https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013 

Zulkipli, S. N., Suliaman, I., Abidin, M. S. Z., Anas, N., & Ahmat, A. C. (2022b). The 

Development Theory of Al-‘Aql, Al-Qalb and al-Nafs in Islamic Psychotherapy. 



 

 

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214  

214 
 

International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences. 

https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013 

  

 

 

 


