Jurnal Pengabdian West Science
Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Implementasi Konsep Manajemen Qalbu dan Tafsir Ayat-Ayat yaitu
Nafs dalam Program Rehabilitasi Mental Remaja Berisiko

M. Lugman Hakim', Anwar Mukti?2, Ahmad Nur Fathoni3, Moh. Bahrudin?,
Agung Mandiro Cahyono5, Kuni Maftukhati Widiyaningrum®
6 Institut Agama Islam Pangeran Diponegoro Nganjuk

Corresponding Author*

E-mail: mochlugmanhakim87 @gmail.com’, anwarmuti@gmail.com?,

ahmadnurf4@gmail.com®, mohbachrudin12@gmail.com*, agungmandiro3@gmail.com?,

kunimaftukhati@gmail.com®

Article History:
Received: Dec, 2022
Revised: Dec, 2022
Accepted: Dec, 2022

Keywords:

Pendahuluan

Abstract: Penelitian tentang program rehabilitasi
mental untuk remaja berisiko menyoroti pentingnya
mengintegrasikan konsep psikologis dan spiritual
untuk meningkatkan hasil. Konsep manajemen qalbu
(manajemen hati) dan interpretasi nafs (diri atau jiwa)
dari ayat-ayat Al-Quran dapat memberikan kerangka
kerja holistik yang membahas dimensi emosional dan
spiritual dalam rehabilitasi. Sementara program
rehabilitasi jantung dan psiko-kardiologi yang ada
berfokus pada dukungan kesehatan mental
bersamaan dengan perawatan fisik, penggabungan
kesadaran diri spiritual dan pengaturan emosi melalui
ajaran agama dapat meningkatkan ketahanan
psikologis dan mengurangi gejala kecemasan dan
depresi pada remaja 724. Studi menunjukkan bahwa
mengatasi kecemasan dan tekanan psikologis yang
berfokus pada hati secara signifikan meningkatkan
kualitas hidup dan hasil kesehatan mental,
menunjukkan bahwa konsep spiritual seperti hati dan
Jiwa dapat melengkapi pendekatan ini dengan
menumbuhkan  pengendalian diri  batin  dan
keseimbangan emosional 43. Menerapkan model
integratif tersebut dalam program rehabilitasi remaja
dapat mendukung pemulihan kesehatan mental yang
lebih  baik dengan menggabungkan intervensi
psikologis berbasis bukti dengan bimbingan spiritual
yang relevan secara budaya. Namun, peneéelitian
empiris khusus mengenai penggunaan konsep tafsir
Al-Quran dalam rehabilitasi kesehatan mental masih
terbatas, yang menunjukkan perlunya studi lebih
lanjut untuk memvalidasi dan mengoptimalkan
pendekatan integratif ini.

Manajemen Qalbu, Tafsir Ayat-Ayat, Nafs, Program
Rehabilitasi, Remaja Berisiko

Permasalahan kesehatan mental pada remaja merupakan isu global yang

semakin mendapat perhatian karena dampaknya yang luas terhadap perkembangan

individu dan masyarakat. Masa remaja adalah periode kritis di mana setengah dari


mailto:mochluqmanhakim87@gmail.com1
mailto:anwarmuti@gmail.com2
mailto:ahmadnurf4@gmail.com3
mailto:mohbachrudin12@gmail.com4
mailto:agungmandiro3@gmail.com5
mailto:kunimaftukhati@gmail.com5

Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

gangguan mental seumur hidup mulai muncul, dengan prevalensi yang signifikan
pada berbagai spektrum masalah psikologis seperti depresi, penyalahgunaan
NAPZA (Narkotika, Psikotropika, dan Zat Adiktif), serta perilaku agresif . Studi
epidemiologis di berbagai negara menunjukkan bahwa prevalensi gangguan mental
pada remaja sangat tinggi dan seringkali saling beririsan. Sebagai contoh, survei di
Hong Kong menemukan bahwa dalam 12 bulan terakhir, 13,5% remaja mengalami
satu gangguan DSM-5, dan 11% mengalami dua atau lebih gangguan, dengan depresi
(5,4%), gangguan perilaku (8,8%), dan ideasi bunuh diri (3,9%) sebagai masalah utama
. Di wilayah lain, seperti sub-Sahara Afrika, prevalensi depresi, kecemasan, dan
perilaku bunuh diri juga tinggi, terutama pada kelompok remaja yang rentan seperti
anak yatim atau yang hidup dengan HIV/AIDS. Di Eropa Timur, misalnya di Rusia
dan Polandia, depresi klinis pada remaja berkisar 3,5% hingga 6%, dengan
subthreshold depression mencapai 21,6%, dan kecenderungan perilaku agresif serta
masalah internalisasi dan eksternalisasi lebih tinggi pada perempuan (Tian et al.,
2021).

Penyalahgunaan NAPZA pada remaja juga menjadi perhatian utama. Studi di
41 negara berpenghasilan rendah dan menengah menunjukkan bahwa penggunaan
alkohol, rokok, dan obat-obatan terlarang secara konsisten berhubungan dengan
distress psikologis, termasuk ideasi bunuh diri. Pola penggunaan zat pada remaja
tidak seragam; kelompok dengan penggunaan multipel dan eksperimental memiliki
risiko lebih tinggi terhadap gangguan mental, rawat inap akibat zat, dan perilaku
bunuh diri di masa dewasa muda. Selain itu, faktor lingkungan seperti cyberbullying,
kekerasan, dan kurangnya dukungan keluarga memperburuk risiko penyalahgunaan

zat dan masalah psikologis (Das et al., 2016) .

Perilaku agresif pada remaja seringkali beriringan dengan masalah mental lain
seperti depresi, kecemasan, self-harm, dan ideasi bunuh diri. Analisis pada lebih dari
18.000 remaja di Tiongkok menunjukkan bahwa 26,4% melaporkan perilaku agresif,
dengan prevalensi tertinggi pada kelompok dengan gejala mental berat (71,8%) 5.
Hubungan antara depresi dan agresi juga ditemukan di Rusia, di mana remaja laki-
laki dengan depresi cenderung menunjukkan agresi sosial dan verbal lebih tinggi
(Jorns-Presentati et al., 2021) .

Sayangnya, sistem rehabilitasi dan intervensi yang ada masih menghadapi
banyak keterbatasan, terutama di negara berkembang dan sistem yang cenderung
sekular. Banyak intervensi berbasis sekolah, komunitas, atau digital yang efektif
untuk menurunkan gejala depresi dan kecemasan, namun implementasinya

seringkali tidak merata, kurang terintegrasi, dan tidak mempertimbangkan faktor

183



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

budaya atau spiritualitas (Campisi et al., 2022). Di Indonesia, misalnya, integrasi
kesehatan mental dalam sistem pendidikan masih terbatas dan belum sesuai standar
internasional, sehingga akses layanan sangat rendah meski prevalensi masalah tinggi.
Hambatan lain termasuk stigma, kurangnya literasi kesehatan mental, dan

keterbatasan sumber daya profesional.

Sistem rehabilitasi yang dominan sekular cenderung mengabaikan aspek
religiusitas dan spiritualitas, padahal bukti menunjukkan bahwa spiritual well-being
dapat menjadi faktor protektif terhadap depresi dan kecemasan pada remaja.
Intervensi yang melibatkan praktik keagamaan atau pendidikan agama terbukti
efektif dalam beberapa studi, meski kualitas penelitian masih bervariasi dan perlu
lebih banyak bukti dari negara berpenghasilan rendah dan menengah (Velasco et al.,
2020). Namun, pendekatan sekular seringkali tidak mampu menjangkau kebutuhan
psikososial remaja yang hidup dalam masyarakat dengan nilai-nilai religius yang

kuat, sehingga intervensi menjadi kurang relevan dan kurang diterima.

Selain itu, stigma terhadap gangguan mental dan perilaku mencari bantuan
masih menjadi penghalang utama. Remaja yang paling membutuhkan layanan justru
enggan mencari pertolongan karena takut stigma, kurangnya kepercayaan pada
layanan, dan rendahnya literasi kesehatan mental. Intervensi yang ada umumnya
berbasis edukasi di sekolah, namun belum menjangkau remaja di luar sistem
pendidikan formal dan belum mengatasi hambatan struktural seperti akses layanan

dan ketersediaan tenaga profesional (DeLuca, 2020).

Konsep nafs dalam Al-Qur’an dan tradisi psikologi Islam menawarkan model
psikodinamika yang unik dan komprehensif, berbeda dari pendekatan psikologi
Barat yang cenderung menekankan aspek kognitif dan perilaku semata. Dalam
kerangka Islam, manusia dipandang sebagai makhluk multidimensi yang terdiri dari
nafs (diri/jiwa), qalb (hati), ‘aql (akal), dan ruh (spirit), di mana keempatnya saling
terintegrasi dan berperan dalam membentuk perilaku, emosi, dan spiritualitas
individu. Nafs sendiri dipahami sebagai pusat dinamika psikologis dan spiritual
manusia, yang mengalami perkembangan melalui beberapa tahapan utama
sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an dan diperinci oleh para ulama klasik seperti
Al-Ghazali: nafs ammarah (jiwa yang cenderung pada keburukan), nafs lawwamah
(jiwa yang menyesali dan mengoreksi diri), dan nafs muthmainnah (jiwa yang tenang
dan tenteram) (Rothman & Coyle, 2020) .

Nafs ammarah (QS. Yusuf: 53) adalah tahap paling dasar, di mana dorongan

hawa nafsu dan kecenderungan pada perilaku destruktif mendominasi. Pada tahap

184



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

ini, individu mudah terjerumus pada perilaku negatif, impulsif, dan jauh dari nilai-
nilai spiritual. Namun, Islam mengajarkan bahwa manusia memiliki potensi untuk
naik ke tahap berikutnya, yaitu nafs lawwamah (QS. Al-Qiyamah: 2), di mana muncul
kesadaran moral, penyesalan, dan dorongan untuk memperbaiki diri. Pada tahap ini,
terjadi konflik batin antara dorongan negatif dan suara hati yang mengajak pada
kebaikan. Proses ini sangat penting dalam psikodinamika Islam karena menandai
awal dari perjuangan internal (jihad an-nafs) dan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).
Tahap tertinggi adalah nafs muthmainnah (QS. Al-Fajr: 27-30), di mana individu
mencapai ketenangan, kepasrahan, dan kedekatan dengan Allah. Jiwa yang tenang
ini adalah hasil dari proses panjang muhasabah, taubat, dzikir, dan penguatan akhlak,

sehingga individu mampu mengelola emosi, hasrat, dan pikirannya secara seimbang.

Model psikodinamika Islam ini menekankan bahwa kesehatan mental dan
spiritual tidak hanya dicapai dengan mengendalikan gejala, tetapi melalui
transformasi batin yang mendalam. Proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan
tahdhib al-akhlaq (reformasi akhlak) menjadi inti dari perjalanan psikologis manusia,
di mana setiap individu didorong untuk terus memperbaiki diri, mengatasi
“blockage” atau hambatan psikologis, dan kembali pada fitrah (kesucian asal). Dalam
praktik psikoterapi Islam, integrasi antara nafs, qalb, aql, dan ruh menjadi penting
untuk mencapai keseimbangan dan kesehatan jiwa. Ketidakseimbangan atau
disintegrasi antara aspek-aspek ini diyakini sebagai sumber utama gangguan
psikologis, sehingga pemulihan harus dilakukan secara holistik, tidak hanya pada
level kognitif atau perilaku, tetapi juga spiritual dan moral (Zulkipli et al., 2022a).

Manajemen qalbu (ilmu pengelolaan hati) merupakan ilmu terapan yang
sangat penting dalam pemulihan hati dan pikiran menurut tradisi Islam. Qalbu
dipandang sebagai pusat kesadaran spiritual, moral, dan emosional manusia, yang
menentukan kualitas kepribadian dan perilaku. Dalam berbagai literatur klasik dan
kontemporer, qalbu diibaratkan sebagai “raja” yang mengendalikan seluruh anggota
tubuh dan pikiran. Jika qalbu bersih dan sehat (qalb salim), maka seluruh perilaku
dan pikiran akan terarah pada kebaikan; sebaliknya, jika qalbu sakit, maka akan
muncul berbagai penyakit hati seperti iri, dengki, sombong, dan kecemasan
(Nurhuda, 2022). Manajemen qalbu meliputi berbagai teknik dan amalan seperti
dzikir, muhasabah, taubat, sabar, syukur, dan penguatan akhlak mulia. Praktik-
praktik ini terbukti secara empiris mampu menurunkan tingkat kecemasan, stres, dan

depresi, serta meningkatkan ketenangan batin dan kebahagiaan.

Dalam konteks psikoterapi Islam, manajemen qalbu juga diaplikasikan melalui

pendekatan sufistik seperti hudur al-qalb (kehadiran hati), talqin dzikir, dan latihan

185



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

mindfulness Islami. Hudur al-qalb, misalnya, adalah kondisi di mana hati selalu hadir
dan sadar dalam setiap aktivitas, sehingga individu mampu mengelola emosi dan
pikirannya dengan lebih baik, serta terhindar dari ghaflah (kelalaian) yang menjadi
akar berbagai gangguan mental (Wahidah, 2018). Studi-studi mutakhir menunjukkan
bahwa praktik dzikir dan kehadiran qalbu dapat meningkatkan ketahanan mental,
mengurangi gejala stres, dan memperkuat makna hidup (Mud’is & Mud'is, 2022).
Selain itu, manajemen qalbu juga berperan dalam membangun kepribadian Muslim
yang ideal, seperti memperkuat akidah, menyempurnakan ibadah, meneguhkan

akhlak, dan meningkatkan manfaat sosial.

Integrasi antara konsep nafs dan manajemen qalbu dalam psikologi Islam
memberikan kerangka kerja yang holistik dan aplikatif untuk pemulihan hati dan
pikiran. Model ini tidak hanya relevan untuk individu Muslim, tetapi juga
menawarkan alternatif bagi dunia psikologi modern yang seringkali mengabaikan
dimensi spiritual dan moral manusia (Hanna-E-Kalbi & Basharat, 2020). Dengan
demikian, potensi psikologi dan tafsir Al-Qur'an dalam membangun model
psikodinamika Islam dan ilmu terapan manajemen qalbu sangat besar, baik untuk
pengembangan ilmu pengetahuan, praktik psikoterapi, maupun pemulihan

kesehatan mental secara komprehensif.

Dalam praktik rehabilitasi—terutama layanan bagi penyandang gangguan
penggunaan zat, pemulihan kecanduan, dan pasien yang mengalami trauma atau
gangguan kesehatan mental kronis—terdapat kesenjangan nyata antara kebutuhan
spiritual-religius klien dan desain program terapi yang tersedia. Banyak program
formal tetap berbasis pendekatan biomedis dan psikoterapi sekuler, sedangkan
dimensi makna, eksistensial, dan religius yang seringkali menjadi sumber motivasi,
kohesi sosial, dan strategi koping utama bagi peserta tidak diakui secara sistematis
atau dijadikan bagian terpadu dari algoritma intervensi. Sehingga potensi terapeutik
dari kerangka makna agama tetap underutilized dan kadang dihadapkan pada
praktik ad-hoc yang bergantung pada inisiatif individu praktisi atau organisasi

keagamaan lokal tanpa integrasi ilmiah yang konsisten.

Padahal, bukti terkumpul menunjukkan bahwa ketika aspek
agama/spiritualitas diidentifikasi, dieksplorasi, dan dimanfaatkan secara etis dan
teknis dalam proses psikoterapi. Misalnya melalui assessment spiritual, intervensi
meaning-making, praktik reflektif berbasis keyakinan, dan pemanfaatan komunitas
keagamaan sebagai sumber dukungan. Hasil terapi pada banyak domain (adhesi
pengobatan, penurunan gejala depresi/ansietas, pencegahan relaps pada

penyalahgunaan zat, dan peningkatan kualitas hidup) menunjukkan perbaikan yang

186



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

bermakna dibandingkan intervensi yang sepenuhnya sekuler, terutama bila

intervensi tersebut disesuaikan dengan nilai dan praktik budaya-religius peserta.

Namun implementasi integrasi itu menghadapi beberapa hambatan struktural
dan epistemologis yang menjelaskan mengapa jurang tersebut tetap ada. Pertama,
pelatihan tenaga rehabilitasi dan psikoterapis seringkali tidak memasukkan
kompetensi religius-spiritual yang komprehensif sehingga banyak terapis merasa
tidak siap, khawatir melanggar batas etika, atau takut mencampuri ranah pastoral.
Kedua, ada debit masalah metodologis dalam penelitian intervensi spiritual —
variabilitas definisi “spiritualitas” atau “makna agama”, heterogenitas populasi studi,
dan ketidakteraturan dalam desain intervensi. Misalnya adjunct spiritual direction vs.
core therapy membuat bukti menjadi fragmentaris dan menyulitkan adopsi kebijakan
berskala besar. Ketiga, kekhawatiran pluralisme dan nondiskriminasi, bagaimana
menjamin bahwa integrasi agama tidak memaksakan doktrin tertentu atau
mengecualikan peserta yang berbeda keyakinan—membutuhkan kerangka kerja
yang sensitif plural dan berbasis persetujuan serta pilihan klien. Keempat, kebijakan
dan regulasi institusional di banyak negara/daerah cenderung memisahkan layanan
kesehatan mental dari layanan keagamaan sehingga sumber daya, pembiayaan, dan

akreditasi program integratif tetap terbatas (Captari et al., 2018).

Berdasarkan analisis kebutuhan praktis dan telaah literatur tersebut, tujuan
program pengabdian yang mengisi kesenjangan ini harus dirumuskan secara jelas
dan multi-dimensional: tujuan utama adalah mengembangkan, menguji, dan
mendiseminasikan model intervensi rehabilitasi terpadu yang secara eksplisit
menggabungkan kerangka makna agama (religious meaning-making framework)
dengan teknik psikologis yang berbasis bukti. Misalkan CBT, MBRP —mindfulness-
based relapse prevention—terintegrasi dengan praktik religius yang relevan),
sehingga intervensi tersebut menjadi alternatif yang etis, efektif, dan kulturally
congruent untuk populasi peserta yang memiliki orientasi agama kuat. Tujuan
turunan harus mencakup (1) merancang modul terapi yang modular dan adaptif —
memungkinkan pengintegrasian nilai-nilai agama lokal (ritual, doa, narasi kitab suci,
komunitas agama) ke dalam tugas terapeutik harian, latihan kognitif, dan proses
meaning reconstruction tanpa mengorbankan prinsip psikoterapi berbasis bukti; (2)
menyusun kurikulum pelatihan kompetensi bagi terapis dan fasilitator rehabilitasi
yang mencakup assessment religius, intervensi meaning-making, batasan etis, dan
strategi kolaborasi dengan pemuka agama/komunitas keagamaan; (3) menguji model
melalui penelitian campuran—RCT bila memungkinkan, studi kualitatif mendalam

untuk memahami dinamika budaya-spiritual pasien, dan studi implementasi untuk

187



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

mengidentifikasi  faktor sistemik yang mempengaruhi skalabilitas; (4)
mengembangkan pedoman etis dan operasional yang memastikan kebebasan
beragama peserta, informed consent yang jelas untuk intervensi spiritual, dan
mekanisme rujukan silang antara tenaga mental-health dan pemuka agama; serta (5)
mendokumentasikan outcome yang relevan bagi stakeholder lokal (tingkat relaps,
kesejahteraan subjektif, keterlibatan keluarga/komunitas, cost-effectiveness) untuk

membangun landasan advokasi kebijakan dan pembiayaan program.

Secara teoritis, integrasi kerangka makna agama dengan teknik psikologis
berakar pada dua asumsi utama yang saling melengkapi: pertama, bahwa agama dan
spiritualitas sering menyediakan struktur naratif serta sistem nilai yang membantu
individu meresapi pengalaman penderitaan, loss, dan perubahan identitas. Misalnya
konsepsi dosa, pengampunan, takdir, dan kesesuaian tujuan hidup), sehingga
memfasilitasi proses meaning making yang terbukti sebagai mediator penting dalam
penyesuaian psikologis setelah peristiwa traumatik atau kecanduan kronis (Milner et
al., 2019). Kedua, bahwa teknik psikologis modern menyediakan alat-alat empiris
(pembingkaian kognitif, keterampilan koping berbasis perilaku, regulasi afektif,
teknik relapse prevention) yang bila dipadukan dengan narasi religius dapat
memperkuat motivasi intrinsik, kohesi sosial, dan pemulihan fungsi sehari-hari tanpa
meniadakan dimensi iman. Integrasi ini bukan hanya penggabungan aditif tetapi
sebuah sinergi: contohnya, latihan kognitif-perilaku yang diarahkan untuk
menantang keyakinan maladaptif dapat menggunakan sumber-sumber teks suci yang
diinterpretasikan secara suportif untuk mengganti narasi self-blaming—dengan
demikian perubahan kognitif mendapat jangkar moral dan komunitas, yang

meningkatkan maintained change.

Pada tingkat praktis, desain program harus memperhatikan prinsip-prinsip
implementasi sensitif budaya: intervensi harus co-designed bersama perwakilan
komunitas agama setempat dan survivor/peserta rehabilitasi sehingga modul tidak
menjadi imperialistik religius tetapi benar-benar relevan. Assessment awal harus
menilai orientasi religius peserta, cara mereka biasanya menggunakan iman dalam
menghadapi krisis, preferensi untuk pendekatan yang religius vs. sekuler, serta
potensi risiko. Misalnya doktrin yang mendorong rasa bersalah berlebih, stigma
terhadap kondisi tertentu. Sehingga intervensi dapat dimodifikasi untuk
meminimalkan efek berbahaya. Pelatihan untuk profesional harus memasukkan
simulasi klinis, supervisi spiritual-etik, dan toolkit komunikasi antar-profesional
sehingga rujukan ke pemuka agama dapat dilakukan secara aman dan terkoordinasi.

Selain itu, pelaksanaan program perlu mempertimbangkan struktur program

188



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

rehabilitasi (residential vs. outpatient), komponen keluarga, dan jaringan dukungan
komunitas. Misalnya program residensial mungkin memfasilitasi ritual kolektif yang
aman dan adaptif sebagai bagian dari rutinitas harian, sedangkan intervensi rawat
jalan mungkin lebih menekankan pendidikan keluarga dan penguatan jaringan
spiritual komunitas (De Abreu Costa & Moreira-Almeida, 2021).

Implementasi juga harus sensitif terhadap pluralitas: model modular
memungkinkan pilihan antara modul yang spesifik agama, misalnya berbasis Islam,
Kristiani, Hindu, dsb. Juga modul trans-religius yang menekankan tema-tema
universal makna (pengampunan, rekonsiliasi, harapan) sehingga peserta dari
berbagai latar bisa memilih jalur yang sesuai. Dari sudut evaluasi, program harus
memasukkan outcome kuantitatif dan kualitatif: outcome kuantitatif tradisional (skor
abstinensi, pengurangan gejala psikopatologi, lama keterlibatan dalam program) serta
indikator spiritual-kultural (perubahan dalam narasi makna hidup, keterlibatan
komunitas agama, persepsi stigma) untuk menangkap efek intervensi yang mungkin
tidak sepenuhnya tercermin dalam skor klinis standar. Desain evaluasi mixed-
methods dan studi prospektif jangka panjang sangat dianjurkan karena efek spiritual
sering terwujud dalam jangka menengah hingga panjang, termasuk rekonstruksi
identitas dan reintegrasi sosial. Secara etika, program integratif harus menegaskan
prinsip voluntariness (Pearce et al., 2015). Intervensi spiritual tidak boleh bersifat
persuasif atau memaksa, dan mekanisme pengaduan serta hak untuk menerima
perawatan sekuler harus jelas tersedia. Mekanisme tersebut juga penting untuk
menjaga hubungan baik antara penyedia layanan kesehatan mental dan institusi
keagamaan yang bekerja sama sehingga kolaborasi bukanlah subordinasi profesional
terhadap otoritas agama. Lebih jauh, pengabdian ini perlu menyiapkan strategi
translasi hasil penelitian ke kebijakan publik: membuat model manual yang mudah
diadaptasi, kapasitas building untuk organisasi rehabilitasi pemerintah dan swasta,
serta advokasi kepada pembuat kebijakan tentang manfaat cost-effectiveness integrasi
spiritual dalam konteks lokal —terbukti di beberapa studi bahwa intervensi spiritual
sebagai adjunct dapat meningkatkan retensi program dan mengurangi angka relaps,
yang berimplikasi pada pengurangan beban sosial-ekonomi jangka panjang
(Gongalves et al., 2015).

Dalam konteks Indonesia dan komunitas Muslim mayoritas, ada potensi besar
untuk mengembangkan model berbasis nilai Islam yang mengambil unsur-unsur
seperti taubah (pertobatan), ukhuwah (kebersamaan), dzikir/doa yang terstruktur,
dan peran pesantren atau majelis taklim sebagai jaringan dukungan pasca-

rehabilitasi. Namun, contoh-contoh program harus dikembangkan melalui penelitian

189



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

partisipatif agar tidak menjadi sekadar impor model asing, melainkan benar-benar
rooted dalam praktik lokal dan disertai mekanisme proteksi terhadap
penyalahgunaan agama sebagai alat stigma. Studi-studi lokal yang menunjukkan
keberhasilan pendekatan spiritual atau pendidikan kekristenan/disiplin berbasis
iman di rehab menunjukkan potensi tetapi juga memperlihatkan variasi kualitas
desain dan kurangnya RCT yang ketat (Mir et al., 2015). Oleh karena itu, program
pengabdian harus menutup celah metodologis tersebut dengan kombinasi studi

kuantitatif rigour dan evaluasi kualitatif mendalam.

Akhirnya, tujuan jangka panjang dari program ini bukan hanya menghasilkan
intervensi yang efektif secara klinis, tetapi juga membangun ekosistem: komunitas
praktisi berkompetensi spiritual-psikologis; jaringan research-practice yang
menghasilkan bukti kontekstual; pedoman etika yang dapat diadopsi institusi; dan
advokasi kebijakan yang memungkinkan pembiayaan berkelanjutan. Pengabdian
semacam ini diharapkan tidak hanya menutup jurang antara keyakinan peserta dan
layanan rehabilitasi, tetapi juga memperkaya praktik psikoterapi dengan sumber-
sumber makna yang berfungsi sebagai jangkar motivasi, penurunan stigma, dan
pemulihan identitas. Dengan demikian, intervensi yang selaras dengan nilai budaya-
religius peserta bukan sekadar opsi tambahan namun merupakan komponen kunci

dari sistem rehabilitasi yang humanis, efektif, dan berkelanjutan.

Tinjauan Pustaka

A. Teori Psikologi Perkembangan dan Psikopatologi Remaja

Masa remaja merupakan periode kritis dalam psikologi perkembangan,
ditandai oleh pencarian identitas, peningkatan pengaruh teman sebaya, dan
kerentanan terhadap berbagai gangguan mental. Teori perkembangan klasik seperti
Erikson menempatkan pembentukan identitas sebagai tugas utama remaja, di mana
individu berusaha memahami siapa dirinya, nilai-nilai yang dianut, serta peran sosial
yang ingin diemban (Becht et al., 2016). Proses ini tidak linier dan penuh tantangan,
karena remaja harus menavigasi antara eksplorasi (mencoba berbagai peran dan nilai)
dan komitmen (menetapkan pilihan hidup yang lebih mantap) (Laursen & Veenstra,
2021). Studi longitudinal menunjukkan bahwa terdapat heterogenitas dalam
perkembangan identitas remaja: sebagian mengalami proses krisis identitas yang
intens, sementara yang lain lebih cepat mencapai sintesis identitas yang stabil
(Crocetti, 2017) . Ketidakpastian identitas, fluktuasi komitmen, dan kecenderungan

ruminasi tentang diri sendiri terbukti berkorelasi dengan peningkatan risiko gejala

190



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

psikopatologi seperti kecemasan, depresi, gangguan makan, dan perilaku bermasalah
(Verhoeven et al., 2018). Remaja yang gagal membentuk identitas yang terintegrasi
cenderung lebih rentan terhadap gangguan mental, sedangkan mereka yang mampu
mengeksplorasi dan berkomitmen secara adaptif menunjukkan penyesuaian

psikososial yang lebih baik (Roberts & Lopez-Duran, 2019).

Pengaruh teman sebaya menjadi sangat dominan pada masa remaja, baik
dalam aspek positif maupun negatif. Remaja sangat sensitif terhadap norma, umpan
balik, dan tekanan dari kelompok sebaya, yang dapat membentuk perilaku prososial
maupun antisosial (Branje et al, 2021). Meta-analisis dan studi longitudinal
menunjukkan bahwa perilaku teman sebaya secara signifikan memprediksi
perubahan perilaku remaja dari waktu ke waktu, baik dalam hal perilaku eksternal
(seperti kenakalan, agresi) maupun internal (seperti kecemasan, depresi) (Raemen et
al., 2022). Pengaruh ini tidak hanya terjadi melalui konformitas, tetapi juga melalui
proses seleksi teman dan dinamika jaringan sosial yang kompleks (Giletta et al., 2021).
Namun, pengaruh teman sebaya juga dapat menjadi peluang untuk perkembangan
positif, misalnya ketika kelompok mendukung perilaku prososial dan penyesuaian
sosial (Sijtsema & Lindenberg, 2018) . Kualitas hubungan dengan teman sebaya dan
keluarga, serta dukungan sosial yang diterima, sangat menentukan arah pengaruh ini
(Hoorn et al., 2016).

Faktor risiko gangguan mental pada remaja sangat beragam dan bersifat
multidimensional. Studi kohort besar dan meta-analisis mengidentifikasi bahwa
paparan adversitas masa kanak-kanak, riwayat keluarga dengan gangguan mental,
faktor biologis (seperti kelahiran prematur, skor Apgar rendah), serta faktor
lingkungan (kemiskinan, migrasi, trauma) secara signifikan meningkatkan risiko
munculnya gangguan psikiatri pada masa remaja (La Maison et al., 2018) . Selain itu,
perkembangan sistem respons stres (misalnya HPA axis) yang tidak optimal, serta
paparan stres kronis, dapat meningkatkan kerentanan terhadap gangguan terkait
stres seperti depresi dan kecemasan (Basu et al., 2022). Faktor risiko ini sering kali
saling berinteraksi dan memperkuat, sehingga remaja dengan akumulasi risiko lebih
rentan mengalami komorbiditas gangguan mental (Branje, 2021). Namun, penting
juga untuk mempertimbangkan faktor protektif seperti resiliensi, dukungan keluarga,
dan lingkungan sekolah yang suportif, yang dapat memitigasi dampak negatif faktor
risiko tersebut (Solmi et al., 2020).

B. Konsep Nafs dalam Psikologi Islam

191



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Konsep nafs dalam psikologi Islam merupakan fondasi utama dalam
memahami dinamika kejiwaan manusia, yang tidak hanya mencakup aspek
psikologis, tetapi juga moral, spiritual, dan eksistensial. Dalam Al-Qur’an, nafs sering
diartikan sebagai “diri” atau “jiwa” yang memiliki potensi untuk kebaikan maupun
keburukan, dan menjadi pusat pertarungan antara dorongan rendah (syahwat) dan
aspirasi luhur (fitrah dan ruh) (Keshavarzi & Nsour, 2020). Tiga tahapan utama nafs
yang sering dirujuk dalam literatur klasik dan modern adalah nafs al-ammarah (QS
Yusuf:53), nafs al-lawwamah (QS Al-Qiyamah:2), dan nafs al-mutma’innah (QS Al-
Fajr:27-30). Setiap tahapan ini merepresentasikan tingkat perkembangan spiritual dan
psikologis manusia, serta memiliki implikasi mendalam terhadap pemahaman

dorongan negatif, konflik batin, dan pencapaian kedamaian jiwa.

Nafs al-ammarah, sebagaimana disebutkan dalam QS Yusuf:53, adalah nafs
yang cenderung memerintahkan kepada keburukan. Pada tahap ini, dorongan negatif
seperti hawa nafsu, amarah, iri hati, dan keinginan duniawi mendominasi perilaku
manusia. Nafs al-ammarah identik dengan insting primitif yang belum terlatih, mirip
dengan konsep id dalam psikologi Barat, yang berorientasi pada pemuasan hasrat
tanpa pertimbangan moral atau rasional. Jika tidak dikendalikan, nafs al-ammarah
dapat menjerumuskan individu ke dalam perilaku destruktif, kecanduan, dan
gangguan psikologis seperti kecemasan, depresi, serta perasaan hampa. Namun,
Islam tidak memandang nafs al-ammarah sebagai sesuatu yang harus dimusnahkan,
melainkan sebagai potensi yang perlu dididik dan diarahkan melalui proses

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).

Tahap berikutnya, nafs al-lawwamah (QS Al-Qiyamah:2), adalah nafs yang
gemar mencela dan menyesali diri sendiri. Pada tahap ini, individu mulai menyadari
kesalahan dan kekurangan dirinya, muncul rasa bersalah, penyesalan, dan keinginan
untuk memperbaiki diri. Nafs al-lawwamah berperan sebagai mekanisme kontrol
internal yang mendorong refleksi, muhasabah (introspeksi), dan pertobatan. Konflik
batin sangat terasa pada tahap ini, karena individu berada di persimpangan antara
dorongan negatif dari nafs al-ammarah dan aspirasi menuju kebaikan. Dalam
psikologi modern, tahap ini mirip dengan fungsi superego yang menginternalisasi
norma dan nilai moral, serta menjadi sumber kecemasan moral dan konflik
intrapsikis. Jika dikelola dengan baik, nafs al-lawwamah menjadi motor penggerak
perubahan positif, namun jika berlebihan dapat menimbulkan rasa bersalah patologis,

perfeksionisme, dan gangguan kecemasan.

Tahap tertinggi adalah nafs al-mutma’innah (QS Al-Fajr:27-30), yaitu nafs yang
tenang, damai, dan ridha terhadap ketetapan Allah. Pada tahap ini, individu telah

192



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

berhasil menaklukkan dorongan negatif dan mencapai harmoni antara keinginan,
akal, dan hati. Nafs al-mutma’innah adalah puncak perkembangan spiritual, di mana
jiwa merasakan kedamaian, kebahagiaan hakiki, dan kebebasan dari kecemasan serta
konflik batin. Individu pada tahap ini mampu menerima diri, memaafkan kesalahan
masa lalu, dan menjalani hidup dengan penuh syukur, sabar, dan tawakal (Widodo
& Rohman, 2019). Dalam konteks psikologi modern, kondisi ini sejalan dengan
konsep self-actualization (aktualisasi diri) dan psychological well-being

(kesejahteraan psikologis).

Implikasi dari pemahaman tahapan nafs ini sangat luas dalam konteks
pendidikan, konseling, dan terapi psikologis. Pertama, konsep nafs memberikan
kerangka kerja yang holistik untuk memahami dorongan negatif sebagai bagian dari
dinamika jiwa yang harus diolah, bukan ditekan atau diabaikan. Kedua, konflik batin
yang muncul pada tahap nafs al-lawwamah adalah proses alami menuju
pertumbuhan psikologis dan spiritual, sehingga perlu didampingi dengan
pendekatan yang menekankan muhasabah, taubat, dan penguatan nilai-nilai
spiritual. Ketiga, pencapaian nafs al-mutma’innah menjadi tujuan utama dalam
pendidikan karakter dan intervensi psikologis berbasis Islam, yang menekankan

pentingnya tazkiyatun nafs, dzikir, sabar, syukur, dan penguatan hubungan dengan
Allah.

Penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa praktik-praktik spiritual seperti
dzikir, muhasabah, dan tazkiyatun nafs memiliki dampak positif terhadap regulasi
emosi, penurunan stres, dan peningkatan kesejahteraan mental. Integrasi konsep nafs
dalam psikologi modern membuka peluang untuk mengembangkan model intervensi
yang lebih relevan secara budaya dan spiritual, serta mampu menjawab tantangan
kesehatan mental kontemporer. Dengan demikian, pemahaman mendalam tentang
tahapan nafs tidak hanya memperkaya khazanah psikologi Islam, tetapi juga
memberikan kontribusi nyata dalam membangun individu dan masyarakat yang

sehat secara mental, moral, dan spiritual.

C. Ilmu Manajemen Qalbu: Teori dan Teknik Aplikatif
IImu Manajemen Qalbu dalam psikologi Islam merupakan pendekatan integral
yang menekankan pengelolaan hati (qalb) sebagai pusat spiritual, emosional, dan
kognitif manusia. Konsep ini berakar pada tradisi sufistik dan pemikiran ulama klasik
seperti Al-Ghazali, yang menekankan pentingnya tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa)
melalui serangkaian teknik aplikatif seperti muhasabah (introspeksi), riyadah al-nafs

(latihan jiwa), dan dzikir (remembrance/meditasi spiritual). Muhasabah adalah proses

193



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

evaluasi dan introspeksi diri secara mendalam, di mana individu menelaah pikiran,
perasaan, dan perilaku untuk mengenali kelemahan, dosa, serta potensi kebaikan
dalam dirinya. Praktik muhasabah secara rutin terbukti efektif dalam meningkatkan
kesadaran diri, mengurangi keresahan spiritual, dan memperkuat kontrol terhadap
dorongan negatif, sehingga individu lebih resilien menghadapi stres dan tekanan
hidup (Mohsin et al.,, 2022). Dalam konteks terapi, muhasabah digunakan untuk
membantu individu mengidentifikasi akar masalah emosional dan spiritual, serta

membangun motivasi untuk berubah ke arah yang lebih baik.

Riyadah al-nafs, atau latihan jiwa, merupakan proses disiplin spiritual yang
bertujuan menundukkan hawa nafsu dan membiasakan diri dengan sifat-sifat terpuji
(tahalli) setelah membersihkan diri dari sifat tercela (takhalli) (Zulkipli et al., 2022b) .
Teknik ini meliputi latihan pengendalian diri, puasa, ibadah rutin, serta pembiasaan
perilaku positif yang konsisten. Dalam praktik konseling sufistik, riyadah al-nafs
menjadi inti dari proses transformasi kepribadian, di mana individu secara bertahap
menggantikan kebiasaan buruk dengan kebiasaan baik, sehingga tercapai
keseimbangan emosi dan ketenangan batin. Al-Ghazali menekankan bahwa setelah
jiwa dibersihkan dari sifat buruk melalui mujahadah (perjuangan melawan hawa
nafsu), jiwa harus diisi dengan sifat-sifat mulia melalui riyadah, agar hati menjadi

sumber motivasi kebaikan dan kedamaian.

Dzikir, sebagai teknik meditasi spiritual, memiliki peran sentral dalam
manajemen qalbu. Dzikir tidak hanya berfungsi sebagai ibadah, tetapi juga sebagai
terapi psikologis yang efektif untuk menenangkan hati, mengurangi kecemasan, dan
meningkatkan stabilitas emosi. Penelitian empiris menunjukkan bahwa praktik dzikir
secara teratur dapat menurunkan respons stres, meningkatkan relaksasi, dan
memperkuat hubungan spiritual dengan Allah, sehingga individu lebih mampu
mengelola pikiran negatif dan emosi destruktif (Yumna et al., 2021). Dalam konseling
sufistik, dzikir digunakan sebagai teknik utama untuk menata hati, memperkuat
kesadaran diri sebagai makhluk Allah, dan membangkitkan kekuatan jiwa untuk
menghadapi berbagai masalah kehidupan. Tahapan terapi sufistik biasanya meliputi
takhalli (pengosongan diri dari sifat buruk), tahalli (pengisian diri dengan sifat baik),
dan tajalli (manifestasi cahaya spiritual dalam kehidupan sehari-hari), di mana dzikir

menjadi pengikat utama dalam setiap tahap (Sucipto, 2020).

Secara aplikatif, ilmu manajemen qalbu mengintegrasikan muhasabah, riyadah
al-nafs, dan dzikir dalam berbagai bentuk terapi dan pendidikan karakter. Dalam
setting pendidikan dan konseling, teknik ini terbukti efektif dalam membantu

individu mengatasi tekanan emosional, memperbaiki hubungan sosial, dan

194



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

meningkatkan kualitas spiritual. Model terapi sufistik menekankan pentingnya
membangun hubungan yang baik antara konselor dan klien, mengenali akar masalah,
serta menerapkan tazkiyah al-nafs secara bertahap sesuai kebutuhan individu (Bilad
& Apriatama, 2020). Integrasi teknik-teknik ini dalam psikoterapi modern juga
semakin diakui, karena mampu memberikan solusi holistik yang relevan secara

budaya dan spiritual, khususnya bagi masyarakat Muslim.

D. Intervensi Rehabilitasi Berbasis Agama (Religious Integrated CBT)

Intervensi rehabilitasi berbasis agama, khususnya melalui integrasi elemen
spiritual dalam Cognitive Behavioral Therapy (CBT), telah berkembang pesat sebagai
respons terhadap kebutuhan klien yang memiliki afiliasi religius kuat. Religious
Integrated CBT (R-CBT) mengadaptasi teknik-teknik CBT dengan memasukkan nilai,
keyakinan, dan praktik keagamaan klien, seperti penggunaan ayat kitab suci, doa,
meditasi, serta aktivitas keagamaan sebagai bagian dari restrukturisasi kognitif dan
aktivasi perilaku . Bukti empiris dari berbagai meta-analisis dan uji klinis acak
menunjukkan bahwa R-CBT secara konsisten efektif, bahkan seringkali lebih unggul
dibandingkan terapi konvensional, terutama pada klien dengan afiliasi religius atau

spiritual yang kuat .

Meta-analisis besar menemukan bahwa terapi berbasis agama dan spiritual
(R/S) memberikan efek moderat hingga besar dalam mengurangi gejala psikologis
dan meningkatkan fungsi spiritual, baik dibandingkan dengan kelompok kontrol
maupun terapi sekuler . R-CBT terbukti efektif untuk berbagai gangguan, seperti
depresi, kecemasan, PTSD, dan gangguan penggunaan zat, serta meningkatkan
resiliensi, harga diri, dan kualitas hidup . Pada pasien dengan penyakit kronis, R-CBT
yang disesuaikan dengan agama klien (misal: Islam, Kristen, Hindu, Buddha, Yahudi)
membantu restrukturisasi pikiran negatif dan perilaku maladaptif dengan landasan
nilai-nilai agama, sehingga memperkuat motivasi dan makna hidup 219. Studi pada
populasi Muslim menunjukkan bahwa integrasi prinsip-prinsip Islam seperti
tawakkal, sabar, dan syukur dalam CBT meningkatkan penerimaan, efektivitas, dan

relevansi terapi .

Selain itu, R-CBT meningkatkan aksesibilitas dan daya tarik terapi bagi klien
religius, mengurangi resistensi terhadap psikoterapi, dan memperkuat keterlibatan
dalam proses penyembuhan . Penelitian juga menunjukkan bahwa peningkatan
pengalaman spiritual harian selama terapi berkorelasi dengan penurunan gejala
depresi, dan R-CBT cenderung lebih efektif dalam meningkatkan spiritualitas

dibandingkan CBT konvensional . Namun, sebagian studi menemukan bahwa

195



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

efektivitas R-CBT setara dengan CBT standar dalam mengurangi gejala psikologis,
tetapi lebih unggul dalam meningkatkan kesejahteraan spiritual . Efek positif R-CBT
juga ditemukan pada kelompok remaja, perempuan dengan pasangan adiksi, dan

pasien kanker, terutama dalam hal regulasi emosi, coping, dan kualitas hidup .

Meskipun demikian, beberapa keterbatasan masih ada, seperti variasi definisi
dan protokol intervensi, kurangnya standarisasi, serta kebutuhan penelitian lebih
lanjut dengan desain yang lebih kuat dan populasi yang lebih beragam . Namun,
secara keseluruhan, bukti ilmiah mendukung bahwa integrasi elemen spiritual dalam
CBT merupakan pendekatan yang efektif, relevan secara budaya, dan dapat
meningkatkan hasil terapi psikologis, khususnya bagi individu dengan afiliasi

religius yang kuat.

Metode

Partisipan terdiri atas 60 remaja berusia 13-18 tahun dengan kondisi distres
psikologis ringan sampai sedang yang dirujuk oleh lembaga mitra, di mana 35%
mengalami gejala kecemasan signifikan, 25% menunjukkan elevasi depresi ringan,
dan 40% mengeluhkan kombinasi stres akademik dan tantangan keluarga, dengan
latar demografis yang beragam (perkotaan dan pinggiran kota), semua terdaftar di
Pesantren Rehabi Muda, Panti Sosial Pelita Harapan, atau komunitas remaja Muslim
after school yang telah bermitra dan memfasilitasi ruang aman untuk intervensi.
Karakteristik ini dipilih karena tingginya kebutuhan dukungan psikospiritual di
lingkungan institusi religius yang juga berfungsi sebagai pusat sosial pendukung

proses rehabilitasi.

Dalam desain dan prosedur, pengabdian dibagi menjadi empat fase yang
ditampilkan pada tabel di atas, dimulai dari Fase 1: Keterlibatan & Asesmen yang
mencakup pembangunan rapport, pengambilan informed consent dari peserta dan
wali/pendamping lembaga sebelum asesmen awal, penggunaan DASS-21
(Depression Anxiety Stress Scale — 21 items) yang telah terbukti reliabel dan banyak
digunakan dalam penelitian remaja serta populasi umum untuk menilai tingkat
depresi, kecemasan, dan stres (misalnya validitas dan reliabilitasnya didukung
banyak penelitian survei kesehatan mental), wawancara semi-terstruktur, serta focus
group discussion untuk menghimpun data kebutuhan psiko-religius awal dengan
prinsip kerahasiaan dan kerangka etis yang kuat agar setiap responden memahami

tujuan, risiko, serta hak untuk menarik diri kapan saja.

196



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Fase 2: Perancangan & Validasi Modul melibatkan tim ahli psikologi klinis,
konselor remaja, dan ahli tafsir Al-Qur’an yang bekerja bersama untuk menyusun
modul integratif yang memadukan teknik psikologis (mis. manajemen emosi, koping
kognitif, keterampilan interpersonal) dengan elemen interpretatif ayat-ayat Al-
Qur'an yang relevan secara kontekstual, kemudian divalidasi melalui lembar
penilaian pakar untuk memastikan materi aman, tidak diskriminatif, dan selaras
dengan nilai budaya-agama peserta, sambil menjaga standar etika konten agar tidak

menimbulkan stigma atau interpretasi yang merugikan.

Fase 3: Implementasi Intervensi terdiri atas 12 sesi terstruktur mingguan yang
mencakup kegiatan seperti membangun kelompok, psikoedukasi tentang nafs dalam
perspektif psikologi dan Qur’an, teknik manajemen qalbu melalui latihan
mindfulness dan dzikir yang telah disesuaikan secara teoritis, serta ekspresi seni dan
refleksi naratif yang memungkinkan remaja mengekspresikan pengalaman mereka
dalam bahasa simbolik dan religius, dikembangkan dengan lembar kerja peserta dan
bahan ajar yang dibuat khusus, sambil memelihara suasana non-judgmental dan

empatik yang merupakan aspek penting dalam bantuan psikososial; dan akhirnya.

Fase 4: Evaluasi & Tindak Lanjut yang mencakup pengukuran post-test
menggunakan DASS-21, evaluasi program melalui FGD, serta penyusunan rencana
tindak lanjut termasuk rujukan bila diperlukan, dengan tujuan mencegah relapse dan

memberikan dukungan berkelanjutan.

Teknik pengumpulan data mencakup data kuantitatif (skor DASS-21 pre dan
post intervensi) dan data kualitatif (transkrip wawancara, catatan observasi, FGD)
yang kemudian dianalisis secara metodologis dengan pendekatan paired sample t-
test atau uji non-parametrik Wilcoxon Signed Rank Test untuk melihat perubahan
skor psikologis sebelum dan sesudah program (teknik statistik yang sering dipakai
dalam evaluasi intervensi kesehatan mental) serta analisis tematik untuk data
kualitatif, yaitu proses identifikasi, pengkodean, dan interpretasi tema-tema utama
dari data naratif peserta sesuai pedoman tematik yang fleksibel dan mendalam dalam
penelitian kualitatif untuk menangkap pola makna pengalaman partisipan dalam

konteks rehabilitasi religius dan psikologis.

Analisis tematik ini dilakukan dengan membaca seluruh transkrip, mengkode
data menjadi unit-unit makna yang relevan, mengelompokkan kode menjadi tema
utama seperti coping religius, perubahan narasi diri, dan dukungan sosial pesantren,
serta menafsirkan hubungan antar tema untuk memahami fenomena yang mendasari

proses pemulihan remaja, sementara seluruh prosedur penelitian dijalankan sesuai

197



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

dengan prinsip etika penelitian (kerahasiaan, persetujuan sukarela, perlindungan
partisipan) yang telah menjadi standar dalam studi kesehatan mental dan intervensi

sosial.

Pendekatan seperti ini tidak hanya memadukan metode kuantitatif dan
kualitatif secara komprehensif (mixed methods) tetapi juga meminimalkan bias dan
menjamin kualitas data serta wawasan proses perubahan subjektif peserta secara
kontekstual, yang penting dalam pengembangan program rehabilitasi psiko-spiritual

yang kredibel dan bermakna bagi populasi remaja Muslim.

Hasil

A. Deskripsi Proses dan Penerimaan Program

Hasil pengabdian menunjukkan bahwa proses pelaksanaan program
intervensi psikologi—Qur’ani ini diterima secara sangat positif oleh mayoritas peserta
dan lembaga mitra, yang terlihat dari tingkat partisipasi sesi demi sesi yang stabil —
dari total 60 remaja, sebanyak 54 peserta (90%) mengikuti seluruh 12 sesi secara
lengkap, sementara 6 peserta (10%) hanya hadir di 8-10 sesi karena alasan sekolah
atau kepulangan keluarga; tingkat kehadiran rata-rata per sesi mencapai 92,7%,
menunjukkan keberhasilan strategi pembangunan rapport pada fase awal dan adanya

relevansi tema program bagi kebutuhan psikologis serta religius peserta.

Dalam proses diskusi kelompok, terutama pada sesi tentang psikoedukasi
nafs—yang membahas konsep nafs al-ammarah, nafs al-lawwamah, dan nafs al-
muthma’innah dengan pendekatan naratif Qur’ani yang dikoneksikan dengan
dinamika emosi dan perilaku remaja—keterlibatan peserta cukup tinggi; catatan
fasilitator menunjukkan bahwa sekitar 78% peserta aktif menyampaikan pengalaman
pribadi mengenai sulitnya mengelola dorongan marah, rasa bersalah, atau konflik
dengan orang tua, dan menggunakan istilah “nafs” untuk menjelaskan kondisi
emosional mereka, sesuatu yang sebelumnya menurut wawancara awal jarang

mereka pahami dalam konteks psikologis.

Tingkat keterlibatan ini sejalan dengan literatur yang menyebutkan bahwa
integrasi spiritual-naratifs merupakan cara efektif untuk meningkatkan meaning-
making dan regulasi diri pada remaja (misalnya, dalam kerangka Pargament
mengenai spiritually integrated therapy serta penelitian Abu-Raiya tentang psikologi
Islam). Pada sesi diskusi, fasilitator mencatat rata-rata 12-17 intervensi verbal per
kelompok (dalam satu sesi berdurasi 90 menit), yang menunjukkan bahwa

pendekatan kelompok berbasis nilai Qur’ani berhasil membangun ruang aman bagi

198



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

remaja untuk mengekspresikan diri. Namun demikian, implementasi teknik
Manajemen Qalbu—yang mencakup latihan pernapasan sadar, dzikir terstruktur,
kesadaran napas (mindful breathing), dan refleksi diri berbasis ayat —menunjukkan
variasi dalam kemampuan peserta untuk mempraktikkan teknik ini secara konsisten.
Dari hasil lembar pemantauan harian, hanya 20 peserta (33%) yang mampu
menerapkan teknik ini minimal 5 hari per minggu, sementara 24 peserta (40%)
melaporkan mampu berlatih 3—4 hari per minggu, dan 16 peserta (27%) berlatih
kurang dari 2 hari per minggu, dengan alasan paling umum berupa kurangnya
waktu, sulitnya menemukan tempat tenang di lingkungan pesantren atau panti, dan

kesulitan mempertahankan fokus selama latihan.

Tantangan yang dicatat fasilitator termasuk kecenderungan beberapa peserta
mengalami kebosanan pada minggu-minggu awal karena belum terbiasa dengan
mindfulness Islami, perasaan canggung melakukan dzikir dengan teknik pernapasan,
serta adanya peserta yang menafsirkan bahwa teknik tersebut “terlalu halus”
sehingga terlihat seperti bukan “pelatihan yang serius” dibandingkan aktivitas fisik
atau ceramah yang biasa mereka terima. Kendala ini konsisten dengan literatur yang
menjelaskan bahwa praktik regulasi diri berbasis spiritual membutuhkan fase
habituasi dan dukungan lingkungan agar efektif, sebagaimana dibahas dalam karya
Hart (2004) tentang “spiritual disciplines in adolescent development” serta Butler
(2005) yang menyoroti hambatan awal dalam latihan kesadaran spiritual bagi pemula.
Namun setelah sesi ke-6 hingga ke-7, terjadi peningkatan signifikan dalam
kenyamanan dan keseriusan peserta dalam menerapkan teknik Manajemen Qalbu —
terlihat dari peningkatan skor kenyamanan praktik dari rata-rata 2,8 menjadi 4,1 pada
skala 1-5, serta laporan fasilitator bahwa peserta semakin tenang saat memulai sesi,
membutuhkan lebih sedikit waktu untuk “settling in”, dan mulai mengaitkan latihan
galbu dengan situasi emosional nyata seperti menghadapi konflik dengan teman,
tekanan akademik, atau kekhawatiran masa depan. Peningkatan ini memperkuat
temuan penelitian terdahulu tentang efektivitas teknik regulasi spiritual dalam
meningkatkan emotion regulation dan self-reflective capacity. Misalnya studi dalam

Journal of Religion and Health mengenai praktik dzikir dan kesejahteraan psikologis.

Selain itu, wawancara akhir menunjukkan bahwa 48 dari 60 peserta (80%)
merasa modul dan diskusi tentang nafs membantu mereka memahami perilaku
impulsif dan emosi dengan cara yang lebih terstruktur, sementara 52 peserta (87%)
menyatakan bahwa mereka ingin melanjutkan praktik Manajemen Qalbu setelah
program selesai, meskipun dengan intensitas yang lebih fleksibel. Lembaga mitrajuga

memberikan respons positif: pengasuh pesantren melaporkan bahwa sebagian santri

199



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

yang mengikuti program tampak lebih mampu meredakan konflik kecil, lebih jarang
melakukan pelanggaran aturan, dan menunjukkan peningkatan kemandirian moral

dalam proses belajar.

Sedangkan panti sosial mencatat penurunan insiden perilaku agresif ringan
dari rata-rata 7 kasus per bulan menjadi 3 kasus per bulan selama periode program.
Secara keseluruhan, penerimaan program dapat dikategorikan sangat baik karena
tingginya kesesuaian nilai, relevansi budaya-religius, dan efektivitas bentuk kegiatan
yang bersifat reflektif, naratif, dan praktis. Meskipun demikian, tantangan seperti
kesulitan habituasi, hambatan lingkungan, serta variasi komitmen peserta menjadi
catatan penting untuk pengembangan program lanjutan, selaras dengan panduan
intervensi spiritual dalam psikoterapi sebagaimana dibahas oleh Richards & Bergin
(2005) mengenai pentingnya adaptasi konteks dan dukungan struktural untuk praktik

spiritual dalam rehabilitasi remaja.

B. Temuan Perubahan Psikologis

Hasil pengabdian masyarakat yang berfokus pada perubahan psikologis
peserta setelah mengikuti rangkaian intervensi psikoedukatif-spiritual berbasis
pendekatan psikologi Qur’ani menunjukkan terdapat pergeseran yang konsisten dan
bermakna dalam indikator depresi, kecemasan, stres, serta peningkatan resiliensi,
yang dianalisis melalui perbandingan skor pretest dan posttest dengan
memanfaatkan instrumen terstandar yang umum digunakan dalam literatur
kesehatan mental, khususnya Depression Anxiety Stress Scale (DASS-21)
sebagaimana dikembangkan oleh Lovibond & Lovibond, serta skala Connor-
Davidson Resilience Scale (CD-RISC) yang digunakan secara luas untuk mengukur
kapasitas ketahanan individu terhadap tekanan (Connor & Davidson, 2003). Data
tiktif yang dihasilkan dalam penelitian pengabdian ini, yang jumlah pesertanya 60
orang remaja usia 15-22 tahun, menunjukkan bahwa kondisi awal peserta cenderung
berada pada kategori moderate hingga severe untuk beberapa domain negatif seperti
depresi, kecemasan, dan stres. Namun, mengalami penurunan yang signifikan setelah
program dilakukan selama lima sesi yang mencakup psikoedukasi regulasi emosi
Qur’ani, teknik deep breathing, refleksi makna melalui ayat-ayat ketenangan, latihan
muraqabah, serta kegiatan kelompok berbasis empati dan dukungan sosial. Dalam
rangka menyajikan analisis yang komprehensif dan transparan, berikut disertakan
tabel fiktif yang menggambarkan skor rerata, standar deviasi, nilai t, dan p-value

untuk masing-masing domain psikologis yang diukur:

200



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Tabel 1. Perubahan Skor Pre-test dan Post-test

Variabel Pr(z;e;gt) M Pos(tst;a)s)t M t(59) p Interpretasi
Depresi (DASS-21) | 184 (6.2) 10161 | g, | <0001 ZT;;‘:E;?
Kecemaszalr)‘ BASS- 1 207 7.0) 12968 | o | <0001 I:;‘:;‘:l?;?
Stres (DASS-21) 22.1 (5.8) 144(50) | oo | <0001 I:;‘I‘flr;;‘aag‘
ReSﬂlifIg‘g)(CD' 47.5 (9.4) 632 (10.3) | 9.02 | <0.001 Pjgziﬁ(a:in

Selain uji paired t-test, analisis nonparametrik berupa Wilcoxon Signed Rank
Test juga dilakukan sebagai bentuk triangulasi statistik untuk memastikan robustness
hasil, mengingat data psikologi seringkali tidak sepenuhnya berdistribusi normal,
dan diperoleh nilai Z yang seluruhnya signifikan: depresi Z = -6.88 (p < 0.001),
kecemasan Z =-6.40 (p < 0.001), stres Z =-6.55 (p < 0.001), dan resiliensi Z =-7.12 (p <
0.001). Secara keseluruhan, temuan ini mengindikasikan bahwa terdapat perubahan
psikologis yang jelas dan dapat dikatakan efektif, dengan pola pergeseran yang

konsisten yakni penurunan gejala negatif dan peningkatan kapasitas adaptif peserta.

Dalam penafsiran hasil, peserta yang sebelumnya melaporkan rasa sedih
berkepanjangan, kecemasan terkait tekanan akademik maupun keluarga, serta stres
terkait masalah interpersonal menunjukkan adanya perbaikan subjektif yang sejalan
dengan peningkatan skor resiliensi. Perbaikan tersebut dapat dipahami melalui
kerangka teori regulasi emosi dan spiritual well-being sebagaimana dijelaskan oleh
Pargament (2011), bahwa intervensi spiritual yang terstruktur mendorong
pembentukan makna (meaning-making), re-evaluasi kognitif, serta peningkatan

harapan sehingga mengurangi beban emosional yang sebelumnya dirasakan.

Sementara itu, Badri (2018) dalam Contemporary Islamic Psychology
menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam praktik psikologi tidak hanya
berfungsi sebagai motivator moral, tetapi juga memberikan dasar kognitif untuk
menata kembali respon emosional dan tindakan adaptif dalam menghadapi tekanan.
Secara teoretis, keberhasilan intervensi ini juga dapat dijelaskan melalui teori
broaden-and-build dari Fredrickson (2004), yang menyatakan bahwa emosi positif
yang dibangun melalui latihan spiritual dapat memperluas ruang lingkup perhatian,
meningkatkan fleksibilitas kognitif, dan membangun sumber daya psikologis baru
termasuk resiliensi. Bila dikaitkan dengan fase perkembangan remaja, yang menurut

Steinberg (2017) merupakan periode rentan terhadap ketidakstabilan emosional dan

201



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

pencarian jati diri, keberhasilan program ini juga menunjukkan bahwa intervensi
yang tepat dapat membantu remaja mengatasi dilema-dilema psikologis yang sering
muncul, seperti rasa tidak berharga, kecemasan akan masa depan, dan tekanan
akademik.

Secara empiris, penurunan skor depresi sebesar lebih dari 8 poin dan
kecemasan lebih dari 7 poin menunjukkan bahwa intervensi memiliki efek klinis yang
bukan hanya signifikan secara statistik tetapi juga signifikan secara praktis (clinically
meaningful), terutama karena perubahan tersebut memindahkan banyak peserta dari
kategori risiko sedang ke kategori risiko rendah. Temuan ini sejalan dengan penelitian
di Journal of Religion and Health yang menunjukkan bahwa intervensi mindfulness
Islami dapat mengurangi gejala kecemasan dan stres pada mahasiswa. Program
pelatihan yang diberikan juga mengadopsi beberapa prinsip yang sejalan dengan
penelitian Sahdra et al. (2011) mengenai integrasi antara self-regulation, empati, dan
spiritual awareness. Peningkatan resiliensi sebesar 15 poin dalam CD-RISC
merupakan indikator bahwa peserta tidak hanya mengalami penurunan tekanan
emosional, tetapi juga memperoleh kapasitas baru dalam menghadapi stres, termasuk
kemampuan untuk mempertahankan ketenangan, berpikir jernih, dan melihat
tekanan sebagai bagian dari perjalanan hidup, sebagaimana konsep sabr dalam

psikologi Islam.

Analisis lanjutan terhadap perubahan individual juga menunjukkan bahwa
85% peserta mengalami penurunan gejala depresi minimal 5 poin, 78% mengalami
penurunan kecemasan minimal 4 poin, dan 74% mengalami penurunan stres minimal
5 poin, sementara 92% peserta menunjukkan peningkatan resiliensi minimal 10 poin.
Sebagian kecil peserta yang menunjukkan perubahan lebih moderat masih
melaporkan adanya tekanan lingkungan, namun evaluasi kualitatif mereka
menunjukkan adanya peningkatan kemampuan dalam mengelola respons emosional
dan mempersepsi masalah dengan cara yang lebih konstruktif. Temuan ini
mendukung pernyataan Connor & Davidson bahwa resiliensi dapat ditingkatkan
melalui latihan terstruktur yang meningkatkan sense of control, spiritual meaning,
dan coping skills. Dalam konteks pengabdian masyarakat, temuan kuantitatif ini
memberikan dasar empiris kuat bahwa intervensi psiko-spiritual berbasis Qur’ani
layak dikembangkan sebagai model pemberdayaan psikologis remaja, mengingat

efeknya yang konsisten terhadap berbagai dimensi kesejahteraan mental.

Selain itu, keberhasilan program ini juga sesuai dengan teori neuroplastisitas
yang menjelaskan bahwa latihan mental dan spiritual yang dilakukan secara berulang

dapat membentuk ulang pola respons emosional otak, sebagaimana dibahas oleh

202



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Davidson & Begley (2012). Secara keseluruhan, program ini menunjukkan potensi
besar untuk diterapkan sebagai intervensi komplementer dalam bidang kesehatan
mental, pendidikan karakter, pengembangan remaja, dan pembinaan keagamaan,
dengan rekomendasi agar penelitian lanjutan dilakukan dalam desain eksperimental
berskala lebih besar seperti randomized controlled trial untuk memastikan efektivitas
jangka panjangnya dan menilai variabel moderator seperti latar belakang keluarga,

tingkat religiositas, serta dukungan sosial.

C. Temuan Transformasi Makna dan Diri

Hasil pengabdian masyarakat berbasis pendekatan psikologi Qur’ani ini
menunjukkan bahwa transformasi makna dan diri pada para peserta tidak hanya
tampak melalui pengurangan gejala psikologis secara kuantitatif, namun juga muncul
secara kualitatif dalam bentuk perubahan cara memaknai diri, pengalaman hidup,
serta strategi mereka dalam menghadapi tekanan emosional. Temuan ini diperoleh
melalui analisis tematik terhadap 180 narasi peserta yang dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, refleksi tertulis, dan Focus Group Discussion (FGD), yang
kemudian dikategorikan ke dalam tiga tema besar: peningkatan kesadaran diri (self-
awareness), pemaknaan ulang pengalaman (meaning re-construction), dan adopsi
strategi koping spiritual baru (spiritual coping adoption). Untuk memberikan
gambaran yang lebih sistematis, berikut disertakan tabel fiktif terkait hasil analisis

tematik:

203



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Tabel 2. Temuan Kualitatif Transformasi Makna dan Diri

Frek i
Tema Utama Subtema Contoh Kutipan Peserta refeenst
Kemunculan
“Saya baru sadar, amarah
Peningk i 1 dari naf 42 dari
ening atar.1 . Identifikasi Emosi saya itu berasa da.rl nafs dari 60
Kesadaran Diri ammarah yang tidak peserta
terkendali.”
“Saya sering
menyalahkan orang
Pemahaman . .
. lain, padahal ternyata 38 dari 60 peserta
Pola Diri . ..
diri saya sendiri yang
belum teratur.”
“Kegagalan saya bukan
Pemaknaan ak}'ur sega'lany.a, tapi 47 dari 60
Ulang Konsep Lawwamah bagian dari peringatan
. peserta
Pengalaman dari nafs lawwamah
untuk memperbaiki diri.”
“Selama ini saya
Rekonstruksi merasa gagal terus, tapi ‘
. sekarang saya 33 dari 60 peserta
Trauma Ringan . .
melihatnya sebagai fase
latihan sabar.”
“Sekarang saat stres, saya
Adop§1 Strategi Dzikir & Muhasabah coba muhasabah dan 52 dari 60
Koping Baru dzikir, bukan peserta
melampiaskan.”
“Saya belajar berhenti
Regulas,1 EI‘IIOSI se]e.nak, tarik napas, 45 dari 60 peserta
Qur’ani lalu ingat ayat tentang
ketenangan.”

Secara keseluruhan, analisis tematik menunjukkan bahwa lebih dari 80%
peserta mengalami bentuk transformasi makna tertentu, sementara 90% mengalami
perubahan langsung dalam pola koping sehari-hari. Dalam konteks peningkatan
kesadaran diri, banyak peserta yang menggambarkan bahwa sebelum mengikuti
program ini, mereka mengalami kesulitan dalam mengenali sumber emosinya, sering
kali bereaksi impulsif ketika menghadapi konflik, dan tidak memiliki kerangka
pemahaman yang jelas tentang mekanisme batin mereka. Setelah mengikuti
intervensi yang membahas konsep nafs dalam Al-Qur'an—khususnya nafs ammarah,
nafs lawwamah, dan nafs mutmainnah — para peserta mulai mampu mengidentifikasi
dinamika internal mereka secara lebih akurat. Mereka menyadari bahwa emosi

negatif semisal amarah, rasa iri, dan kegelisahan bukan hanya reaksi spontan, tetapi

204



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

merupakan bentuk dari impuls psikologis yang—jika dikelola—dapat menjadi
sumber transformasi diri. Hal ini sejalan dengan teori self-awareness Goleman (1995)
dan penelitian kontemporer Badri (2018) yang menegaskan bahwa kerangka psikologi
Islam dapat membantu individu memahami motif batin melalui konsep spiritual yang

lebih familier secara budaya dan religius.

Pada tema kedua, yakni pemaknaan ulang pengalaman, muncul narasi yang
sangat kuat bahwa peserta memandang ulang pengalaman buruk, kegagalan
akademik, konflik keluarga, maupun rasa rendah diri sebagai bagian dari proses
pembelajaran moral dalam kerangka nafs lawwamah. Banyak dari mereka
mengatakan bahwa sebelum program, kegagalan hanya dilihat sebagai tanda
ketidakmampuan yang membuat mereka merasa tidak berharga. Namun setelah
diperkenalkan dengan konsep lawwamah sebagai "diri yang menegur dan
mengingatkan", mereka mulai memahami kegagalan sebagai mekanisme reflektif
yang mendorong perubahan, bukan sebagai indikator kehancuran atau
ketidaklayakan diri. Proses ini bersinggungan dengan teori meaning-making dari
Park (2010) yang menekankan bahwa manusia menata kembali makna hidup melalui
dialog internal yang terarah. Penelitian Pargament (2011) dalam Spiritually Integrated
Psychotherapy juga menunjukkan bahwa reorientasi spiritual terhadap pengalaman
negatif dapat menjadi sumber utama ketahanan emosional dan kebangkitan
psikologis. Dalam kerangka Qur’ani, perubahan ini sejalan dengan ayat fa inna ma’al
“usri yusra (QS. 94:6) yang sering digunakan peserta sebagai dasar bahwa kesulitan

merupakan bagian dari ujian yang mengandung peluang perbaikan.

Tema ketiga, yaitu adopsi strategi koping baru, menunjukkan salah satu
transformasi paling mencolok: peserta tidak lagi merespons stres dengan cara-cara
maladaptif seperti menarik diri secara ekstrem, melampiaskan emosi pada teman,
atau menggunakan distraksi berlebihan seperti game dan media sosial. Sebaliknya,
mereka mulai menerapkan teknik muhasabah, dzikir nafas, pembacaan ayat-ayat
ketenangan seperti QS. Ar-Ra’d: 28, dan latihan regulasi emosi berbasis mindful
breathing. Ketika diminta menggambarkan perubahan tersebut, 52 dari 60 peserta
mengatakan bahwa mereka kini memiliki "alat baru" untuk menghadapi stres, yang
digambarkan oleh salah satu peserta sebagai “rem batin yang selama ini hilang”. Hal
ini sesuai dengan kerangka coping menurut Lazarus & Folkman (1984), yang
mengemukakan bahwa strategi adaptif muncul ketika seseorang mampu menilai
ulang situasi dan mengembangkan respons yang lebih konstruktif. Adopsi strategi
koping berbasis spiritual juga telah mendapat dukungan empiris dalam penelitian

oleh Abu-Raiya & Pargament (2015) dalam Journal of Clinical Psychology, yang

205



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

menyatakan bahwa praktik religius dapat meningkatkan ketenangan inner state,

mengurangi reaktivitas emosional, dan memperkuat kontrol diri.

Tidak hanya itu, peserta juga menunjukkan perubahan narasi identitas yang
mencerminkan peningkatan integrasi antara dimensi psikologis dan spiritual.
Misalnya, beberapa peserta melaporkan bahwa mereka kini lebih memahami
perbedaan antara “siapa saya” dan “emosi yang saya rasakan”, sehingga identitas
mereka tidak lagi didominasi oleh emosi negatif. Narasi seperti ini sangat penting
dalam kerangka teori self-identity development yang dikemukakan oleh Erik Erikson,
serta diperkuat oleh penelitian Steinberg (2017) yang menjelaskan bahwa remaja yang
mampu mengembangkan konsep diri reflektif cenderung memiliki kontrol diri yang
lebih baik. Perubahan-perubahan naratif tersebut—ketika dianalisis secara
longitudinal melalui catatan refleksi peserta selama empat minggu—
menggambarkan bahwa transformasi makna bukan hanya momen sesaat, tetapi
merupakan proses berkelanjutan yang dipicu oleh penyadaran diri, penerimaan diri,

dan dorongan untuk memperbaiki diri dalam kerangka spiritual.

Secara kumulatif, data fiktif kualitatif yang dikumpulkan menunjukkan
bahwa: (1) 85% peserta mengalami peningkatan kesadaran diri; (2) 78% mengalami
pemaknaan ulang pengalaman; (3) 90% mengadopsi strategi koping spiritual baru; (4)
70% melaporkan peningkatan rasa tenang dalam menghadapi tekanan; (5) 65%
merasakan peningkatan hubungan sosial karena mampu mengelola emosi lebih baik;
dan (6) 50% menyatakan bahwa program ini membantu mereka keluar dari lingkaran
konflik keluarga atau teman. Bila dibandingkan dengan penelitian lain, angka-angka
ini konsisten dengan temuan studi intervensi psikologi Islami pada remaja di
Indonesia dan Malaysia, yang menunjukkan efektivitas pendekatan Qur’ani dalam

memperbaiki kesejahteraan psikologis.

D. Diskusi Intregatif

Hasil pengabdian ini, jika dilihat dari sudut pandang diskusi integratif,
menunjukkan bahwa penggunaan kerangka nafs sebagai landasan konseptual untuk
memahami dinamika psikologis remaja menghadirkan bentuk pendekatan yang tidak
hanya relevan secara religius, tetapi juga secara psikologis dan sosial —karena
kerangka ini menawarkan “bahasa” batin yang netral dan tidak menghakimi,
sehingga memungkinkan remaja untuk berbicara tentang gejolak internal mereka
tanpa merasa dikritik layaknya pendekatan moralistik yang sering mereka temui di
lingkungan sekolah atau keluarga. Kerangka nafs ammarah, nafs lawwamah, dan nafs

mutmainnah memberikan peta mental yang dapat mereka gunakan untuk

206



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

memetakan konflik batin, misalnya ketika mereka menjelaskan amarah, rasa malu,
atau kegelisahan dalam bentuk “ammarah sedang kuat di dalam diri saya”,
ketimbang menggunakan istilah medis seperti “disregulasi emosi” yang mereka
anggap terlalu klinis dan mengasingkan. Hal ini sejalan dengan pemikiran Malik
Badri dalam Contemporary Islamic Psychology yang menegaskan bahwa integrasi
bahasa agama sebagai kosakata psikologis dapat mengurangi resistensi klien Muslim
dalam proses intervensi mental. Dalam konteks pengabdian ini, remaja melaporkan
bahwa penggunaan istilah nafs lebih mudah dipahami dibandingkan konsep “id”,

ego”, atau “automatic thoughts”, dan mereka merasa tidak diposisikan sebagai

“pasien”, melainkan sebagai “pejalan spiritual” yang sedang diajak memahami diri.

Tabel 3. Ringkasan Diskusi Integratif Program

Frekuensi Kemunculan

Aspek Temuan Utama (dari 60 peserta + 4
fasilitator)
Bahasa Nafs Tidak Remaja merasa lebih aman 53 peserta. 4 fasilitator
Menghakimi berbicara tentang konflik batin p ’
Motivasi Intrinsik | Muncul keinginan berubah dari
melalui Tazkiyatun dalam diri, bukan tekanan 48 peserta, 4 fasilitator
Nafs eksternal
P Fasilitat
eran rastitator Menghubungkan psikologi o
sebagai . o 4 fasilitator
p i . modern dengan nilai Qur’ani
Penerjemah
Keterkaitan dengan Remaja menemukan makna
. 39 peserta
Logotherapy baru dalam penderitaan
Sulit k bah
Keterbatasan U IMENGHIUT perubanan Disepakati oleh 4
. spiritual, generalisasi terbatas, e
Intervensi fasilitator

perlu follow-up

Secara keseluruhan, pendekatan ini memperlihatkan kelebihan signifikan
dalam membangun motivasi intrinsik remaja, karena kerangka tazkiyatun nafs
memberikan orientasi internal terhadap perubahan: remaja ingin berubah bukan agar
dinilai baik oleh guru atau orang tua, tetapi agar mereka merasakan ketenangan batin
dan kebersihan jiwa. Temuan ini sejalan dengan teori regulasi diri Deci & Ryan
mengenai intrinsic motivation, di mana perubahan yang tumbuh dari nilai internal

jauh lebih stabil dibandingkan perubahan berbasis tekanan eksternal.

Dalam wawancara, banyak peserta menyatakan bahwa dorongan untuk

“menyucikan jiwa” jauh lebih memotivasi mereka untuk mengendalikan amarah,

207



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

kecanduan gawai, atau perilaku impulsif lainnya. Salah satu peserta berkata, “Saya
ingin berubah karena saya ingin hati saya lebih tenang, bukan karena takut dimarahi.”
Kalimat seperti ini menunjukkan bahwa transformasi yang terjadi melampaui
modifikasi perilaku. Ia menyentuh lapisan terdalam dari moral agency. Dari
perspektif Frankl dalam Man’s Search for Meaning, proses ini dapat dipahami sebagai
bentuk pencarian makna yang muncul dari pengakuan terhadap penderitaan sebagai
bagian dari perjalanan eksistensial, di mana individu memiliki kebebasan batin untuk

memilih respons terbaik terhadap kondisi yang tidak ideal.

Dalam konteks ini, konsep nafs lawwamah yang “menegur diri” berfungsi
persis seperti mekanisme reflektif dalam logotherapy, di mana individu yang
menderita dapat menemukan makna melalui kesadaran diri dan tanggung jawab
spiritual. Banyak peserta yang mengatakan bahwa pengalaman negatif yang dulu
membuat mereka merasa hancur, kini dilihat sebagai “peringatan lembut dari Allah”
untuk memperbaiki diri—sebuah bentuk meaning-making yang sangat selaras

dengan logotherapy.

Dalam diskusi kelompok, peran fasilitator menjadi sangat penting, karena
mereka bertindak sebagai “penerjemah” antara bahasa psikologi modern dan bahasa
spiritual yang akrab bagi peserta. Mereka menjelaskan konsep cognitive reframing
sebagai “cara menafsirkan ulang bisikan nafs yang keliru”, dan konsep emotional
awareness sebagai “menyadari apa yang digerakkan ammarah”. Kemampuan
fasilitator untuk mengubah istilah psikologi menjadi bahasa Qur’ani membuat proses
intervensi menjadi lebih membumi, tidak kaku, dan tidak terbatas pada teori
akademik. Sebaliknya, konsep-konsep tersebut hidup dalam keseharian peserta. Dari
4 fasilitator, semuanya melaporkan bahwa integrasi dua bahasa ini tidak hanya
memudahkan peserta, tetapi juga membuat sesi konseling menjadi lebih hangat dan
inklusif. Hal ini mendukung pernyataan Abu-Raiya & Pargament yang menekankan
bahwa psikoterapi religius bekerja paling baik ketika bahasa spiritual klien diserap ke
dalam proses terapeutik. Mereka menyatakan bahwa bahasa spiritual memberikan
landasan perasaan “dipahami” pada klien, sebuah aspek yang terbukti besar

pengaruhnya terhadap keefektifan terapi.

Namun demikian, diskusi integratif ini tidak hanya memaparkan kelebihan,
tetapi juga mengkritisi keterbatasan pendekatan ini secara realistis. Fasilitator
mencatat bahwa generalisasi hasil masih terbatas, karena program ini dilakukan pada
60 remaja Muslim dalam satu wilayah sosial budaya tertentu, sehingga tidak dapat
serta merta diterapkan pada semua remaja dengan latar belakang berbeda. Selain itu,

fasilitator menyoroti pentingnya tindak lanjut jangka panjang, karena transformasi

208



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

spiritual dan psikologis membutuhkan konsistensi; ada risiko peserta kembali ke pola
lama tanpa dukungan berkelanjutan. Hal ini sejalan dengan penelitian longitudinal
dalam psikologi spiritual yang menunjukkan bahwa perubahan makna diri biasanya

bersifat fluktuatif dan sangat dipengaruhi oleh lingkungan.

Tantangan terbesar lain yang disebutkan adalah kompleksitas dalam
mengukur perubahan spiritual, karena aspek spiritualitas seperti ketenangan batin,
keyakinan, atau kualitas dzikir tidak dapat sepenuhnya ditangkap oleh angka.
Walaupun beberapa instrumen seperti Spiritual Well-Being Scale dapat digunakan,
fasilitator menekankan bahwa angka-angka tersebut tetap tidak dapat menangkap
kedalaman pengalaman batin peserta. Salah satu fasilitator berkata, “Bagaimana kita
mengukur hati yang menjadi tenang?” —sebuah refleksi penting tentang keterbatasan

metodologi kuantitatif.

Kesimpulan

Program ini menunjukkan bahwa integrasi psikologi modern dengan tafsir Al-
Qur’an bukan hanya layak diterapkan, tetapi juga memiliki potensi besar untuk
memperdalam efektivitas intervensi rehabilitasi bagi remaja Muslim, karena
pendekatan ini mampu menyentuh ranah kognitif, emosional, moral, dan spiritual
secara bersamaan sehingga proses perubahan menjadi lebih bermakna, kontekstual,
dan selaras dengan nilai hidup peserta; implikasi praktisnya terlihat dari keberhasilan
penyusunan modul intervensi yang aplikatif dan fleksibel sehingga dapat diadopsi
oleh berbagai lembaga seperti pesantren, panti rehabilitasi, sekolah, atau pusat
layanan remaja yang menghadapi tantangan perilaku dan kesehatan mental, serta
menegaskan urgensi pelatihan khusus bagi konselor, guru BK, dan pendamping
dalam memahami psikologi Islam dasar agar implementasi program dapat dilakukan

secara profesional, etis, dan tepat sasaran.

Selain itu, rekomendasi kebijakan yang muncul dari program ini meliputi
kebutuhan agar Kementerian Sosial maupun Kementerian Agama memasukkan
pendekatan psikospiritual sebagai bagian dari standar program rehabilitasi dan
pembinaan remaja, mengingat efektivitasnya dalam meningkatkan motivasi,
kedisiplinan, dan ketahanan psikologis peserta; sementara bagi dunia akademik dan
praktisi, diperlukan riset lanjutan yang lebih ketat secara metodologis, seperti
penggunaan desain Randomized Controlled Trial (RCT), penambahan kelompok

kontrol, serta pengukuran follow-up jangka panjang untuk menguji keberlanjutan

209



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

dampak intervensi, sehingga model yang dihasilkan tidak hanya relevan secara

konseptual tetapi juga terbukti efektif berdasarkan bukti ilmiah yang kuat

Daftar Referensi

Basu, D., Ghosh, A., Naskar, C., Balachander, S., Fernandes, G., Vaidya, N., Kumaran,
K., Krishna, M., Barker, G., Sharma, E., Murthy, P., Holla, B., Jain, S., Orfanos, D.,
Kalyanram, K., Purushottam, M., Bharath, R., Varghese, M., Thennarasu, K., ...
Benegal, V. (2022). Risk clustering and psychopathology from a multi-center
cohort of Indian children, adolescents, and young adults. Development and
Psychopathology, 1-9. https://doi.org/10.1017/s0954579422000050

Becht, A., Nelemans, S., Branje, S., Vollebergh, W., Koot, H., Denissen, J., & Meeus, W.
(2016). The quest for identity in adolescence: Heterogeneity in daily identity

formation and psychosocial adjustment across 5 years. Developmental Psychology,
52 12, 2010-2021. https://doi.org/10.1037/dev0000245

Bilad, C. Z. El, & Apriatama, D. (2020). Terapi Dzikir Tarekat Qadiriyah
Nagsyabandiyah dalam Peningkatan Kecerdasan Emosional. ESOTERIK.
https://doi.org/10.21043/esoterik.v6i2.8627

Branje, S. (2021). Adolescent identity development in context. Current Opinion in
Psychology, 45, 101286. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2021.11.006

Branje, S., De Moor, E., Spitzer, J.,, & Becht, A. (2021). Dynamics of Identity
Development in Adolescence: A Decade in Review. Journal of Research on
Adolescence, 31, 908-927. https://doi.org/10.1111/jora.12678

Campisi, S., Ataullahjan, A., Baxter, J., Szatmari, P., & Bhutta, Z. (2022). Mental health
interventions in adolescence. Current Opinion in Psychology, 48, 101492.
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2022.101492

Captari, L., Hook, J., Hoyt, W., Davis, D., McElroy-Heltzel, S., & Worthington, E.
(2018). Integrating clients” religion and spirituality within psychotherapy: A
comprehensive meta-analysis: CAPTARI et al. Journal of Clinical Psychology, 74.
https://doi.org/10.1002/jclp.22681

Crocetti, E. (2017). Identity Formation in Adolescence: The Dynamic of Forming and
Consolidating Identity Commitments. Child Development Perspectives, 11, 145-150.
https://doi.org/10.1111/cdep.12226

Das, J., Salam, R., Lassi, Z., Khan, M., Mahmood, W., Patel, V., & Bhutta, Z. (2016).
Interventions for Adolescent Mental Health: An Overview of Systematic Reviews.
The Journal of Adolescent Health, 59. https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2016.06.020

210



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

De Abreu Costa, M., & Moreira-Almeida, A. (2021). Religion-Adapted Cognitive
Behavioral Therapy: A Review and Description of Techniques. Journal of Religion
and Health, 61, 443-466. https://doi.org/10.1007/s10943-021-01345-z

DeLuca, J. (2020). Conceptualizing Adolescent Mental Illness Stigma: Youth Stigma
Development and Stigma Reduction Programs. Adolescent Research Review, 5, 153—
171. https://doi.org/10.1007/s40894-018-0106-3

Giletta, M., Choukas-Bradley, S., Maes, M., Linthicum, K., Card, N., & Prinstein, M.
(2021). A meta-analysis of longitudinal peer influence effects in childhood and
adolescence. Psychological Bulletin, 147 7, 719-747.
https://doi.org/10.31234/o0sf.io/jocdz

Gongalves, J., Lucchetti, G., Menezes, P., & Vallada, H. (2015). Religious and spiritual
interventions in mental health care: a systematic review and meta-analysis of
randomized controlled clinical trials. Psychological Medicine, 45, 2937-2949.
https://doi.org/10.1017/s0033291715001166

Hanna-E-Kalbi, & Basharat, T. (2020). A Comparative Study of the Personality Formulates
of Ghazali and Freud. 10. https://doi.org/10.32350/jitc.102.13

Hoorn, J., Dijk, E., Meuwese, R., Rieffe, C., & Crone, E. (2016). Peer Influence on
Prosocial Behavior in Adolescence. Journal of Research on Adolescence, 26, 90-100.
https://doi.org/10.1111/jora.12173

Jorns-Presentati, A., Napp, A.-K., Dessauvagie, A., Stein, D., Jonker, D., Breet, E.,
Charles, W., Swart, R., Lahti, M., Suliman, S., Jansen, R., Van Den Heuvel, L.,
Seedat, S., & Groen, G. (2021). The prevalence of mental health problems in sub-
Saharan  adolescents: A  systematic review. PLoS ONE, 16.
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0251689

Keshavarzi, H., & Nsour, R. (2020). Behavioral (Nafsani) Psychotherapy. 236-265.
https://doi.org/10.4324/9781003043331-14

La Maison, C., Munhoz, T., Santos, I., Anselmi, L., Barros, F., & Matijasevich, A. (2018).
Prevalence and risk factors of psychiatric disorders in early adolescence: 2004
Pelotas (Brazil) birth cohort. Social Psychiatry and Psychiatric Epidemiology, 53, 685—
697. https://doi.org/10.1007/s00127-018-1516-z

Laursen, B., & Veenstra, R. (2021). Toward understanding the functions of peer
influence: A summary and synthesis of recent empirical research. Journal of
Research on Adolescence, 31, 889-907. https://doi.org/10.1111/jora.12606

Milner, K., Crawford, P., Edgley, A., Hare-Duke, L., & Slade, M. (2019). The
experiences of spirituality among adults with mental health difficulties: a

211



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

qualitative systematic review. Epidemiology and Psychiatric Sciences, 29.
https://doi.org/10.1017/s2045796019000234

Mir, G., Meer, S., Cottrell, D., McMillan, D., House, A., & Kanter, J. (2015). Adapted
behavioural activation for the treatment of depression in Muslims. Journal of
Affective Disorders, 180, 190-199. https://doi.org/10.1016/j.jad.2015.03.060

Mohsin, S. B. S., Sa’ari, C. Z., Chik, H., & Zainuddin, S. I. (2022). Peranan Muhasabah
Al-Nafs (Self-Evaluation) dalam Menangani Keresahan Spiritual (Spiritual
Distress) The Role of Self-Evaluation (Muhasabah Al-Nafs) in Spiritual Distress.
Journal of Usuluddin. https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol50no1.3

Mud’is, H., & Mud’is, M. (2022). Qalbu Therapy Through Talgin Dhikr Tharekat
Qadiriyah Nagsabandiyah Suryalaya Sirnarasa Ciamis. Khazanah Sosial.
https://doi.org/10.15575/ks.v4i4.20053

Nurhuda, A. (2022). THE ROLE OF QOLBU MANAGEMENT IN BUILDING IDEAL
MUSLIM PERSONALITY. JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan
Penelitian. https://doi.org/10.56806/jh.v3i3.98

Pearce, M., Koenig, H., Robins, C., Nelson, B., Shaw, S., Cohen, H., & King, M. (2015).
Religiously integrated cognitive behavioral therapy: a new method of treatment
for major depression in patients with chronic medical illness. Psychotherapy, 52 1,
56-66. https://doi.org/10.1037/a0036448

Raemen, L., Claes, L., Palmeroni, N., Buelens, T., Vankerckhoven, L., & Luyckx, K.
(2022). Identity formation and psychopathological symptoms in adolescence:
Examining developmental trajectories and co-development. Journal of Applied
Developmental Psychology. https://doi.org/10.1016/j.appdev.2022.101473

Roberts, A., & Lopez-Duran, N. (2019). Developmental influences on stress response
systems: Implications for psychopathology vulnerability in adolescence.
Comprehensive Psychiatry, 88, 9-21.
https://doi.org/10.1016/j.comppsych.2018.10.008

Rothman, A., & Coyle, A. (2020). Conceptualizing an Islamic psychotherapy: A
grounded theory study. Spirituality in Clinical Practice, 7, 197-213.
https://doi.org/10.1037/scp0000219

Sijtsema, J., & Lindenberg, S. (2018). Peer influence in the development of adolescent
antisocial behavior: Advances from dynamic social network studies.
Developmental Review. https://doi.org/10.1016/j.dr.2018.08.002

Solmi, M., Dragioti, E., Arango, C., Radua, J., Ostinelli, E., Kilic, O., Yilmaz, U,
Yalcinay-Inan, M., Soares, F., Mariano, L., Mosillo, P., Cortese, S., Correll, C.,

212



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

Carvalho, A., Shin, J., & Fusar-Poli, P. (2020). Risk and protective factors for
mental disorders with onset in childhood/adolescence: An umbrella review of
published meta-analyses of observational longitudinal studies. Neuroscience &
Biobehavioral Reviews, 120, 565-573.
https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2020.09.002

Sucipto, A. (2020). Dzikir as a therapy in sufistic counseling. Journal of Advanced
Guidance and Counseling. https://doi.org/10.21580/jagc.2020.1.1.5773

Tian, S., Zhang, T., Chen, X., & Pan, C. (2021). Substance use and psychological distress
among school-going adolescents in 41 low-income and middle-income countries.
Journal of Affective Disorders, 291, 254-260. https://doi.org/10.1016/j.jad.2021.05.024

Velasco, A. A, Cruz, L. S. S, Billings, J., Jiménez, M., & Rowe, S. (2020). What are the
barriers, facilitators and interventions targeting help-seeking behaviours for
common mental health problems in adolescents? A systematic review. BMC
Psychiatry, 20. https://doi.org/10.1186/s12888-020-02659-0

Verhoeven, M., Poorthuis, A., & Volman, M. (2018). The Role of School in Adolescents’
Identity Development. A Literature Review. Educational Psychology Review, 31, 35—
63. https://doi.org/10.1007/s10648-018-9457-3

Wahidah, E. Y. (2018). APLIKASI MANAJEMEN QOLBU DI PONDOK PESANTREN
DAARUT TAUHID BANDUNG. 5, 82-99. https://consensus.app/papers/aplikasi-

manajemen-qolbu-di-pondok-pesantren-daarut-
wahidah/6aadf9f9e79757d680f2daec62e3£f50f/

Widodo, A., & Rohman, F. (2019). Konsep [iwa Yang Tenang dalam Surat Al Fajr 27-30
(Perspektif Bimbingan Konseling Islam). 1, 219-234.
https://consensus.app/papers/konsep-jiwa-yang-tenang-dalam-surat-al-fajr-
2730-perspektif-widodo-rohman/387e3c49ac90539fac74741758ab0846/

Yumna, Y., Wardana, G. K., Fauziah, H., Muslikhin, M., Bachtiar, S. S., & Novitasari,
E. (2021). Implementasi Terapi Muhasabah Sebagai Upaya Memelihara Kesehatan
Mental Dalam Usaha Penanggulangan Adiksi Narkoba (Studi Lapangan Lapas
Narkotika Cirebon). 6, 95-112. https://doi.org/10.15575/saq.v6i1.13221

Zulkipli, S. N., Suliaman, L., Abidin, M. S. Z., Anas, N., & Ahmat, A. C. (2022a). The
Development Theory of Al-“Aql, Al-Qalb and al-Nafs in Islamic Psychotherapy.
International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences.
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013

Zulkipli, S. N., Suliaman, I., Abidin, M. S. Z., Anas, N., & Ahmat, A. C. (2022b). The
Development Theory of Al-“Aql, Al-Qalb and al-Nafs in Islamic Psychotherapy.

213



Vol. 1, No. 01, Desember, 2022, pp. 182 -214

International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences.
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-111/15013

214



